
DÉLIER DES LANGUES



DÉLIER DES LANGUES



Mémoire de Hortense Gesquière
Suivi par Elise Capdenat

Scénographie
Ecole Nationale Supérieure des Arts Décoratifs 

Mai 2019



7

Merci à Elise Capdenat, ma directrice de mémoire,
Merci à Séverine Bourguignon, Victoire Goncalvez, et Annabel Vergne pour 
le temps qu’elles m’ont accordé, les conseils qu’elles m’ont prodigué, et les 
échanges fructueux que nous avons pu avoir,
Merci à Emmanuelle Sainte-Fare Garnot,
Merci à Benjamin Delmotte, pour sa disponibilité et pour ses avis qui m’ont 
été d’une aide inestimable,
Merci à Mathilde Bennett et Garance Blachier, pour leurs relectures, et les 
nombreuses discussions qui ont pu faire avancer mon projet,
Merci à Anne, pour son indefectible soutien et sa confiance,
Merci Mimi, de m’avoir ouvert la porte d’un monde.



98



1110

Le point de départ de ce mémoire est mon intérêt pour l’absence de 
communication au sein d’une même société, et l’exclusion de cer-
taines personnes à cause de leur différence. 

Dans une société où chacun se renferme sur lui-même, je m’in-
terroge sans cesse sur ces cloisons qui nous séparent, de notre voisin 
dans le métro, de ce SDF qu’on croise en détournant le regard sans 
même un sourire, de cette personne dans la rue qui n’a pas l’air en 
confiance avec celle qui l’accompagne, de ce touriste un peu perdu 
avec son plan, de ceux qui ont des cicatrices, des muscles et des 
tatouages, de ceux qui sont malformés, de ceux qui sont malades, 
vieux, handicapés. 

Dans cette recherche, je souhaite m’attarder sur la place du han-
dicap mental dans la société, et plus spécifiquement au théâtre.
Je choisis de m’intéresser particulièrement à leur présence sur le 
plateau, en retraçant l’historique de cette montée sur scène, et d’ex-
primer la complexité de cet art vivant, et du statut du spectateur. Ce 
sujet m’interroge également sur les limites du théâtre, sur ce qu’il est 
possible de représenter et dans quel cadre. 



1312

La deuxième annexe est une édition d’un projet personnel de 
mai 2018, intitulé L’ Autre, qui sera mentionné à la fin de la première 
partie. 
Les notes de bas de page vous y feront référence, et vous pourrez les 
consulter en parallèle de votre lecture.

Les points de vue que j’adopte dans ce mémoire sont personnels et 
touchent à ma sensibilité propre. 

Il ne s’agit aucunement de vous convaincre ou de dresser un 
tableau de ce qui est bien ou mal fait selon telle ou telle pièce, ou 
chez tel ou tel metteur en scène. Cette recherche vous est présentée 
comme un état des lieux de mes réflexions autour d’un sujet délicat. 
Par intérêt personnel et professionel, je développe donc ici certaines 
thématiques de manière non exhaustive. Mon regard d’étudiante en 
scénographie, passionnée de théâtre et de danse depuis de longues 
années, m’aide dans cette recherche à enrichir mes propos. 

Cette étude se base sur mes observations et interprétations,  ainsi 
que sur des pièces de théâtre et de danse auxquelles j’ai assisté, des 
interviews, documentaires et témoignages que j’ai pu lire ou voir. 
Mon expérience au sein de la compagnie des Toupies, troupe de 
comédiens handicapés mentaux (Les Mines de Rien), dans laquelle 
je travaille depuis février 2019, en tant que regard extérieur, scéno-
graphe et assistante metteuse en scène, a enrichi ma réflexion.
	
Les troubles mentaux des comédiens ne sont pas relatés dans la com-
munication des compagnies, et je ne souhaite pas en prendre connais-
sance. Il s’agit principalement de troubles autistiques, schizophrénie, 
trisomie 21. Le stade de leur maladie ne leur permet pas toujours 
d’être autonomes au quotidien, mais suffisamment pour être présents 
aux répétitions et aux représentations. Ils peuvent apprendre un 
texte, une mise en scène, malgré des problèmes souvent récurrents, 
pour l’ensemble des comédiens handicapés mentaux. 

Ce mémoire n’est en aucun cas une étude médicale et psycholo-
gique des troubles mentaux sur scène. Chaque handicap est singulier, 
avec des symptômes particuliers. Toutes les remarques de ce mémoire 
sont réalisées sur un échantillon de personnes lié à mes recherches, et 
ne relèvent pas d’une analyse fondée sur des statistiques scientifiques. 

Deux éditions annexes indépendantes sont disponibles dans la cou-
verture de ce mémoire. 

Vous trouverez, dans la première, de plus amples informations 
concernant les compagnies évoquées, des interviews, ainsi que des 
extraits de pièces de théâtre. 



1.
VERS UNE THÉÂTRALISATION  

DU HANDICAP MENTAL

« Ce qui caractérise pour moi le plaisir de faire du théâtre, c’est précisément 
d’affronter l’impossible. De résoudre des problèmes impossibles. Si j’ai com-
mencé à penser qu’on peut “faire théâtre de tout” -de tout ce qu’il y a « dans 
la vie », et à fortiori de tous les textes- je me dois d’aller jusqu’au bout de mon 
intuition. »

Antoine Vitez, « Faire théâtre de tout », Le Théâtre des idées,  
Paris, Gallimard, 1991, p. 199.



17

1. AUX ORIGINES DE LA REPRÉSENTATION :  
LA PRÉSENTATION

Au cours de l’histoire, les êtres humains atteints de maladies visibles 
physiquement et de troubles mentaux se trouvent souvent mis en 
marge de la population, car ils effraient, ils interrogent. Les côtoyer 
est inconfortable. 

« People do find my appearance disturbing.  […] You see, people are 
frightened about what they don’t understand. »1

Elephant Man

De l’évitement au regard appuyé, l’évolution de la tolérance sociale 
se mesure, d’une certaine manière, par la place que les  personnes 
handicapées occupent dans la société, et également sur scène. Les 
critiques, positives ou négatives, sont aussi le reflet du long chemine-
ment vers l’acceptation de cet autre différent. 

Il est bien entendu nécessaire de séparer, d’un côté, les patho-
logies telles que la folie, maladie mentale sujette aux possessions, à 
l’hystérie, aux hallucinations, qui se soigne dans des asiles, de l’autre 

1. Elephant Man, film de David Lynch, 1980. Traduction de l’auteur «Les gens trouvent mon 
apparence dérangeante. [...] Voyez-vous, les gens sont effrayés de ce qu’ils ne comprennent pas.»



1918

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

de guerre, de famine, ou d’épidémies, les infirmes deviennent des 
bouches à nourrir supplémentaires, et sont donc mis en marge de la 
société. 

Au XVIIe, tout être humain «anormal», présentant des marques de 
folie, est écarté de la société. Un sentiment de honte nait à l’égard de 
ces anormaux, qui, pour ne pas salir l’honneur des familles, sont alors 
cachés dans des institutions. 
La création de l’Hôpital Général3 en 1656 à Paris, débute l’époque du 
Grand Enfermement. Tout humain ne répondant pas aux critères 
de la raison (criminel, personne à la morale douteuse, vagabond, 
prostituée, fou etc…) est enfermé dans l’un des asiles publics sous le 
contrôle de l’Hôpital Général. 

Dans cette période d’incarcération des fous, certaines institu-
tions, notamment en Allemagne, prennent l’habitude de montrer 
leurs «merveilles» au public. Des fenêtres grillagées s’ouvrent sur la 
rue, et donnent à voir aux passants les fous enfermés. 

Au début du XIXe, à Londres ou à Paris, apparait la mise en spectacle 
payante des fous dans la rue, pour les passants. 

A l’hôpital de Bethléem4, à Londres, les « furieux » sont enfermés 
dans des cages minuscules, enchainés, et sont visibles pour 1 penny. Il 
y a eu 96 000 visites par an.

En France, et ce jusqu’à la révolution, les «insensés de Bicêtre» 
connaissent une grande renommée. Des exhibitions dominicales 

3. Par l’édit du 27 avril 1656, Louis XIV confirme la création d’une institution permettant 
d’offrir refuge aux pauvres de Paris. L’article 1 de cet édit stipule « Voulons et ordonnons que 
les pauvres mendiants valides et invalides, de l’un et l’autre sexe, soient enfermés dans un hôpital 
pour y être employés aux ouvrages, manufactures et autres travaux, selon leur pouvoir. ». 
L’Hôpital Général se pose à la tête de la direction d’une dizaine d’établissements simi-
laires, dont la Pitié, la Salpêtrière, Bicêtre etc… Ce groupe hospitalier enferme mendiants 
hommes  ou femmes, valides ou non valides. Les handicapés, physiques ou mentaux 
peuvent aussi y trouver une place. L’hôpital Général se place entre oeuvre de charité et 
maison de détention, vouée à préserver le calme et la sécurité dans les rues de Paris.	

4. Hôpital de Bethléem, surnommé l’hôpital «  bedlam  », qui signifie «  chahut  ». Les 
traitements destinés à guérir les fous étaient majoritairement punitifs -immobilisation, 
quasi noyade, saignées, terreur, usage du fouet etc… - Ces méthodes étaient souvent mor-
telles.	

coté, les handicaps mentaux tels que l’autisme ou la trisomie 21, qui 
sont liés à des problèmes chromosomiques.

Je m’interroge dans cette partie sur la (re)présentation des mala-
dies mentales dans le passé, sur tous types de scènes confondus. Cela 
inclut donc la folie1, notamment au XVIIe - XVIIIe siècle, et les handi-
caps mentaux, dont le diagnostic n’est pas encore précis. 

«L’archéologie du handicap» montre que les différences ne sont pas 
rejetées dans l’Antiquité. 

Valérie Delattre, archéo-antropologue à l’INRAP2, et spécialiste 
des pratiques funéraires et culturelles de la Protohistoire au Moyen-
Âge, nous éclaire sur le sujet. Par exemple, l’étude de la sépulture 
de Toutânkhamon montre qu’il était atteint de troubles génétiques 
(déformations osseuses, machoire prohéminente, hanches anormale-
ment larges, pied bot) dûs à des parents consanguins. Cela ne l’a pas 
empéché d’être un pharaon reconnu et respecté (dans notre société 
actuelle, on remarque une très faible présence du handicap chez les 
représentants politiques). 

La société faisait alors preuve d’un assistanat de proximité. 
Chaque corps de métier faisait attention à son voisin, et rendait indi-
viduellement service à chacun. 

Par la suite, la présentation de ce qui est considéré à l’époque comme 
de l’inhumain, à savoir fous, malades mentaux ou physiques, est clai-
rement de l’ordre de l’exhibition.

Michel Foucault, dans son Histoire de la folie à l’âge classique, 
énumère, avec un aperçu chronologique, différents exemples concer-
nant le traitement des fous, du Moyen-Âge au XIXe siècle. 

La folie a longtemps été liée au mal. Le «fou» au Moyen-Âge serait 
l’objet d’un ensorcellement ou d’une punition divine. Alors qu’en 
temps de paix chacun est toléré dans la société, dans un contexte 

1. Les écrits sur cette époque ne précisent pas de quelle type de folie il s’agit, la nosologie 
de ces pathologies n’ayant pas encore été étudiée avec précision. Nous savons seulement 
que les malades étaient classés selon les mélancoliques, les léthargiques, les flegma-
tiques, les maniaques…	

2. Institut national de recherches archéologiques préventives.



2120

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

« Que n’avait-on point à craindre pour les convalescents, encore 
si impressionnables, de l’action vive et forte qu’exerçaient sur eux 
les intrigues, les dénouements, les coups de théâtre, les danses, la 
musique, l’ensemble et le brouhaha des spectateurs.»5.

Au delà de faire émerger une question d’éthique quant à la possible 
position de voyeurisme du public, il accuse également la fausseté des 
représentations données, et ainsi, la position morale du directeur à 
l’égard de ses patients:

«  Ce spectacle fut un mensonge, les fous ne jouaient point la 
comédie, le directeur se jouait du public, tout le monde fut pris. »6.

Von August Friedrich Schwergger, botaniste et médecin allemand, 
après quelques visites dans les établissements parisiens entre 1806 et 
1808, est d’un avis contraire.

« Tout cela ne doit pas servir qu’à distraire mais plutôt à fixer les 
pensées dispersées des aliénés, à les instruire et peut-être à diriger 
leur esprit sur leur propre état afin de reconnaître leurs idées erro-
nées. »7.

En 1811, à la suite de ces nombreuses critiques, les spectacles du 
fameux Théâtre de Charenton sont interdits.

Au milieu du XIXe et début du XXe siècles, aux Etats -Unis, on 
assiste à la création de « zoos humains », dont les « monstres » font 
l’objet d’un véritable business. Ces «freak show» se montent à partir 
de personnes aux physiques inconnus : venues d’autres mondes, 
atteintes de malformations congénitales, ou bien encore créées 
pour le spectacle (Femme à 4 jambes, qui ne sont autres que les 
jambes d’une complice dissimulée au regard du public, Homme aux 
tatouages, Homme-singe aux cheveux et poils longs etc…). 

5. Esquirol, Mémoire historique et Statistique de la Maison Royale de Charenton, Paris, 1835, p. 
46	

6. Ibid.

7. Schweigger Von August Friedrich,  Kranken-und armenanstalten zu Paris, Bayreuth, 
Johann Andreas Lübecks Erben, 1804, p. 206. Cité dans Huard Pierre, Sciences Médecine 
Pharmacie de la Révolution à l’Empire 1789-1815, Paris, R. Dacosta, 1970, p. 384 

distraient nos bourgeois, et prennent un caractère de spectacle. Cer-
tains geôliers, connus pour leur direction d’acteurs et leur maitrise 
du corps hors du commun, sont réputés pour faire exécuter à leurs 
comédiens des tours de danse ou d’acrobatie incroyables à l’aide de 
coups de fouets. Dans des intervalles de lucidité, les fous sont parfois 
chargés de s’ériger en tant que maitre de science, en montrant et 
expliquant la folie de leurs camarades d’asiles au public. 

«  Voila la folie érigée en spectacle au-dessus du silence des asiles, 
et devenant, pour la joie de tous, scandale public. »1.

Michel Foucault

Dans les années 1790, l’hospice de Charenton2 organise des spec-
tacles auxquels assistent et interviennent les fous, le tout ordonné par 
le Marquis de Sade, lui même interné dans cet hospice. 
Ces expériences théâtrales, soutenues par l’Abbé Coulommiers, sont 
fortement controversées par Esquirol3. 

«Les aliénés qui assistaient à ces représentations théâtrales étaient 
l’objet de l’attention, de la curiosité d’un public léger, inconséquent, 
et quelquefois méchant. Les attitudes bizarres de ces malheureux, 
leur maintien provoquaient le rire moqueur, la pitié insultante des 
assistants »4.

Selon ce dernier, le théâtre trouble l’esprit des insensés, manipule 
leur imagination, et de ce fait, entache les relations entre les internés. 
Ce ne serait en aucun cas un moyen thérapeutique viable.

1. Michel Foucault, Histoire de la folie à l’Age Classique, Edition Gallimard, 1972, p. 162.

2. Asile fondé en 1641, situé dans les environs de Paris, accueillant peu de pensionnaires 
car de taille plus réduite que les autres hospices et asiles de Paris.	

3. Esquirol (1772-1840) est un psychiatre francais et médecin-chef au centre hospitalier 
Saint-Anne. Il développe les recherches de Pinel autour de la nosologie, du traitement et 
de l’assistance aux aliénés dans les institutions.

4. Esquirol, Mémoire historique et statistique de la maison Royale de Charenton, dans Des mala-
dies mentales, II, J.-B Baillière, 1838, p.222.	



2322

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

En créant un lien avec les découvertes historiques, l’impresario s’as-
sure de la plausibilité de son histoire, et donc de la crédulité des spec-
tateurs.

Le freak show s’éteint peu à peu au cours du XX siècle.
D’une part car les progrès de la science entachent les histoires 

farfelues des imprésarios. Une grande quantité de freaks seraient 
aujourd’hui reconnus par la médecine comme handicapés mentaux. 
On prouve, en effet, que les malformations physiques ou mentales 
sont dûes à des maladies, et ne sont aucunement liées à une civilisa-
tion lointaine en extinction. 

De plus, grâce à la redécouverte des lois de la génétique de 
Mendel, on prouve, dans les années 1900, que ces handicaps peuvent 
être héréditaires. 
Les handicapés deviennent source d’angoisse. Considérés comme 
une menace, ils sont enfermés dans des asiles financés par l’Etat. Les 
différences deviennent des pathologies à analyser, et non simplement 
à observer.

Parallèlement, la découverte du monde évolue, et les Etats-Unis 
se familiarisent avec l’Autre, celui venu d’ailleurs. 
En 1986, Barbara Baskin, militante, s’offusque de la présence d’handi-
capés dans les foires, et porte plainte. Cette action peut être considé-
rée comme une date finale définitive aux freak show. 

Jusqu’au XXe siècle, les handicapés restent des «monstres», des 
personnes hors normes. Leur différence, leur comportement, ou leur 
apparence, est jugée, montrée, moquée. Le public oscille, à toute 
époque, entre fascination et répulsion.

La différence fait-elle peur au point de vouloir la maitriser, la ridiculi-
ser, en prendre possession en l’exposant? 
Faut-il la dédramatiser? 
Faut-il reprendre le contrôle sur une maladie qui semble parfois fran-
chir des frontières pour se retrouver dans des lieux imaginaires, où les 
sains d’esprits n’ont pas accès? 
Est-ce une incompréhension et une appréhension de ce qui pourrait 
se produire si on les laissait évoluer dans la société?

Ces phénomènes de foire, exposés dans les grandes villes américaines 
pour faire du bénéfice, attirent la foule. 

Cependant, la production des freaks en solo n’est pas si rentable, 
et est très instable, car dépendante de la location de salles. De plus en 
plus, les freaks se rassemblent pour former des communautés qui se 
donnent en spectacle dans des musées ou des cirques, chacun accom-
pagné de son impresario. Une véritable industrie du divertissement 
se développe. 

Le film Freaks, réalisé par Tod Browning en 1932, rend bien 
compte du milieu difficile dans lequel ces artistes, ou plutôt phéno-
mènes de foire, à cause de leurs physiques «anormaux», évoluent. 
Tod Browning nous présente une dizaine de freaks de l’époque, dont 
Johnny Eck, «the Half Boy», Prince Randian, surnommé «l’Homme 
aux serpents», sans bras, sans jambes, Daisy et Harry Earles, le couple 
de nains, Schlitzie, Elvira et Jenny Lee Snow, les trois microcéphales1,  
Frances O’Connor, «la Vénus de Milo vivante», ou encore Daisy et 
Violet Hilton, les soeurs siamoises. 

Le freak n’est pas seulement connu pour son physique, mais 
également pour son histoire, et le décor dans lequel il évolue. La 
physionomie des freaks est la «matière première». Leurs imprésarios 
construisent ensuite la mise en scène et le scénario de vie à partir 
d’une mi-vérité ou d’un total mensonge. Ces spectacles ont un succès 
immense, bien que souvent les histoires ne soient pas plausibles, et 
que la moitié des shows soient des supercheries. 
Grand nombre de freaks sont présentés comme des sauvages parfois 
violents, qui, après avoir été capturés, ont été apprivoisés. En réalité, 
seuls les plus dociles ont été sélectionnés. 
Maximo et Bartola, venus du Salvador, sont présentés, pour la pre-
mière fois en 1849 jusqu’au début du XXe siècle, comme les derniers 
aztèques. Ces deux microcéphales présentent un physique particu-
lier, qui incite le public à croire à leur origine lointaine. L’histoire de 
ce couple s’inscrit dans la suite d’un récit de voyage édité dans les 
année 1840, et illustré de gravures des ruines de la civilisation maya. 

1. La microcéphalie est liée à une faible croissance de la boite cranienne et du cerveau. 
Visuellement, une personne microcéphale présente une tête de taille très réduite par 
rapport à la normale. Cette pathologie induit un déficit cognitif.



2524

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

En mai 2018, sous la verrière du Cent-Quatre, se trouve une boîte 
blanche, instable, penchée, comme sortie du sol, à peine plus 
grande qu’un mètre cube. Quand on tourne autour, une seule 
ouverture. Une fenêtre par laquelle on peut observer l’Autre en 
surplomb. 

Et l’Autre, dans cette boîte, c’est moi. 

Enfermée dans mon monde, j’empile inlassablement des blocs de 
bois, les uns sur les autres, jusqu’à envahir petit à petit mon espace. 
Ils s’écroulent. Je les range tous, un à un, dans un coin de mon 
espace, toujours le même, puis je recommence à les empiler, un 
à un.  Parfois, je m’arrête, et je ne bouge plus. Je suis à des années 
lumière de ce qui peut se passer au dehors, des danseurs énér-
giques, du brouhaha. 

Les visiteurs qui passent devant ma petite fenêtre, devant ma cara-
pace, ne peuvent pas entrer dans mon monde intérieur, dans mes 
pensées, dans ce qui semble être des TOC. Ils s’arrêtent et com-
mentent. Comme si je ne les entendais pas. C’est extrêmement 
brutal.

Ce projet, intitulé L’Autre, est l’expression visuelle et concrète d’un 
manque de compréhension, entre, d’un coté, le monde de ceux qui se 
«fondent dans le moule», et, de l’autre, celui de ceux dont le mode de 
communication et la logique, ne répondent pas aux standards atten-
dus ou habituels. 
Cet écart enferme ces derniers dans un monde intérieur. L’autisme 
induit parfois des comportements répétitifs, obsessionnels, qui ne 
peuvent être compris de l’extérieur.

L’Autre pourrait être un freakshow moderne. Le public est amené à 
observer sans échange avec la personne qui est en face de lui. La boite 
les sépare. L’impossibilité à communiquer est perçue matériellement, 
par la disposition dans l’espace du spectateur et de la performeuse. 
J’ai choisi de m’exposer et de me confronter, trois jours durant, aux 
regards des autres, à leurs critiques, leurs commentaires, leurs rires, 
leurs moqueries, dans l’incapacité de me défendre. 

Cette expérience a probablement affecté mon jugement sur la «tréa-
tralisation» du handicap mental, et sur la culpabilité que j’ai pu res-
sentir en visionnant certains spectacles. Les raisonnements qui vont 
suivre sont donc imprégnés de cette expérience personnelle.



27

2. LE THÉÂTRE COMME THÉRAPIE  
ET VOIE D’INTÉGRATION

Après cet apercu historique, montrant quelques exemples de ce que 
pouvait être la «théâtralisation» du handicap, revenons en France, 
dans une époque qui me parait plus compréhensive et plus proche de 
notre société actuelle. 

Comme vu précédemment, le siècle des Lumières se penche sur 
le respect de l’être humain. Cela se remarque dans les asiles, avec l’in-
tervention de Philippe Pinel (1745-1826), précurseur de la psychologie 
contemporaine, ainsi que de son surveillant, Jean-Baptiste Pussin 
(1746 - 1811). L’idée d’un traitement «moral» fait surface grâce à eux, 
tous deux travaillant à Bicêtre, puis à la Salpêtrière. Pinel prône, en 
effet, l’abolition des chaines des malades, remplacées par des cami-
soles de force. Il tend à faire changer les mentalités. Il préconise les 
soins et la prise en charge de la folie, maladie désormais considérée 
comme curable. 

Valérie Delattre souligne cependant que le siècle des Lumières, 
en voulant lisser les frontières entre personnes handicapées et valides, 
les a aussi accentuées. En effet, maintenant, ces personnes doivent se 
rendre dans des institutions spécialisées. En regroupant les patients 
d’une même maladie, on les exclut d’une certaine manière. On les 



2928

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

sépare du reste de la population, on leur réserve un traitement pri-
vilégié. Le lien se fait alors entre un traitement «particulier» et des 
personnes qui, dorénavant, nous apparaissent comme «particulières».  

Au XXe siècle, face à la carence du secteur public, c’est le milieu asso-
ciatif qui prend l’initiative de créer des institutions spécialisées dans 
l’accueil et l’accompagnement des personnes handicapées. 

L’ESAT, STRUCTURE D’INTÉGRATION PAR L’EMPLOI

Quelques articles, issus des textes de lois de la République Française, 
retraçent l’évolution de la prise en charge du handicap dans la société 
et son intégration. 

Journal Officiel de la République Française du 3 décembre 1953, page 
10759 - Décret n°53-1186 du 29 novembre 1953 portant réforme des lois 
d’assistance

Art. 1. Toute personne résidant en France bénéficie, si elle remplit 
les conditions légales d’attribution, des formes de l’aide sociale, telles 
qu’elles sont définies par le présent décret et par la réglementation exis-
tante. 

Art. 36. La commission départementale d’orientation des infirmes, 
dont la composition est déterminée par règlement d’administration 
publique, donne son avis sur l’aptitude au travail ou la possibilité d’une 
rééducation professionnelle. 

Art. 37.  La commission d’admission statue sur la demande d’aide 
sociale et, le cas échéant, décide si l’infirme peut entrer dans un centre 
de rééducation ou un centre d’assistance par le travail, agrée dans les 
conditions fixées par règlement d’administration publique et déter-
mine, s’il y a lieu, la part de la dépense laissée à la charge de l’intéressé. 

Loi n° 2005-102 du 11 février 2005 pour l’égalité des droits et des 
chances, la participation et la citoyenneté des personnes handicapées  
Code de l’action sociale et des familles (version en vigueur du 12 
février 2005 au 1 janvier 2019)

Art. L344-2. Les établissements et services d’aide par le travail 
accueillent des personnes handicapées dont la commission prévue 
à  l’article L. 146-9  a constaté que les capacités de travail ne leur per-
mettent, momentanément ou durablement, à temps plein ou à temps 
partiel, ni de travailler dans une entreprise ordinaire ou dans une entre-
prise adaptée ou pour le compte d’un centre de distribution de travail 
à domicile, ni d’exercer une activité professionnelle indépendante. Ils 
leur offrent des possibilités d’activités diverses à caractère professionnel, 
ainsi qu’un soutien médico-social et éducatif, en vue de favoriser leur 
épanouissement personnel et social.



3130

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

Code de l’action sociale et des familles (version en vigueur au 12 
février 2005)

Art. L344-2-1. Les établissements et services d’aide par le travail 
mettent en oeuvre ou favorisent l’accès à des actions d’entretien des 
connaissances, de maintien des acquis scolaires et de formation pro-
fessionnelle, ainsi que des actions éducatives d’accès à l’autonomie et 
d’implication dans la vie sociale, au bénéfice des personnes handicapées 
qu’ils accueillent, dans des conditions fixées par décret.1

Le CAT (centre d’aide par le travail), est créé en 1975. Aujourd’hui ces 
centres sont appelés ESAT (établissement et structure d’aide par le 
travail). Les personnes handicapées accueillies, dont la capacité de 
travail est inférieure à un tiers de la capacité d’une personne valide, 
peuvent, par ce biais, s’impliquer dans la vie active (professionnelle et 
sociale), et développer leur autonomie.

Les secteurs d’embauche concernent souvent les espaces verts, 
les ménages, les blanchisseries et le conditionnement pour la distri-
bution, mais sont peu représentés dans la culture. 

Olivier Couder, directeur du Théâtre du Cristal2, indique une 
véritable lacune au niveau des ESAT culturels. Le milieu médico-so-
cial ne s’ouvre pas particulièrement à ces possibilités. 

La loi 1901 sur les associations institutionnalise les ateliers, les 
groupes associatifs, permettant l’intégration lucrative, dans le cadre 
de la culture, aux handicapés mentaux. Mais l’accès à une professio-
nalisation culturelle dans le monde du théâtre ou de la danse d’ar-
tistes handicapés n’est pas encore développée.

1. Textes de lois sur https://www.legifrance.gouv.fr

2. Troupe composée de comédiens professionnels handicapés mentaux, issus d’ESAT.	

LE THÉÂTRE DANS LES INSTITUTIONS PSYCHIATRIQUES

 «Le théatre devrait etre pratiqué partout là où il y a défaut de 
liens»

Henri Cachia, comédien

Le théâtre est aussi un «outil de travail» pour les patients des hôpi-
taux, ou institutions psychiatriques. Nous prendrons ici l’exemple de 
la Clinique de la Borde, ainsi que du centre Colbert. 

Clinique de la Borde

Fondée en 1953 par Jean Oury3, la clinique psychiatrique de la Borde 
suit la volonté de son créateur de «soigner l’institution avant de 
soigner les malades». Elle voit le jour dans un château du Loir-et-
Cher, entouré de parcs, dans lesquels se trouvent un potager, un pou-
lailler, des écuries, un four à pain, un atelier poterie, des terrains de 
sport et une salle de spectacle. 

Jean Oury met en place ce qu’on appelle la «psychothérapie insti-
tutionnelle». Celle-ci redéfinit les traitements (notamment en privilé-
giant les discussions et l’adaptation de chacun, plutôt que d’enfermer 
et contraindre), ainsi que la hiérarchie entre soignants et soignés (les 
patients devenant parfois soignants à la fin de leur traitement, et les 
soignants suivant eux aussi une thérapie). Les patients sont hospita-
lisés de façon librement consentie, les entrées et sorties de l’établis-
sement sont flexibles. L’espace de vie est agréable, de façon à ne pas 
aggraver les souffrances.

Dans le documentaire La Borde, ou le droit à la folie, de Igor 
Barrère, Félix Guattari, psychanalyste aux côtés de Jean Oury, s’ex-
prime sur le sujet:

Igor Barrère — Qu’est ce que vous avez l’impression que vous 
leur apportez, aux malades mentaux? 

3. Psychiatre et psychanalyste français (1924-2014).



3332

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

Félix Guattari —  Je crois qu’il faut prendre votre question un 
peu en creux. L’important c’est de ne pas nuire, c’est pas de cher-
cher tellement à apporter. C’est d’essayer de reproduire le moins 
possible les comportements aliénants extérieurs.

De façon à autonomiser les patients, et pour favoriser le réappren-
tissage de la communication avec les autres, le Club de la Borde, 
association loi 1901, est créé. Les patients en sont responsables, et 
sont amenés à s’occuper de la réception, de l’organisation des ateliers 
manuels (théâtre, jeux, sports, jardinage, bibliothèque, projections), 
ainsi que du journal des Nouvelles Labordiennes.

Plusieurs ateliers sont créés autour de l’atelier théâtre, notam-
ment l’atelier «extravagance» pour la création de costumes, ou l’ate-
lier «construction de scène», qui amène les résidents de la Borde, 
patients comme soignants, à faire la scénographie de leurs pièces, 
habituellement présentées au public le 15 août.
Ces ateliers théâtre s’adressent à tout le monde, même à des patients 
aux pathologies assez lourdes. 

Après sa participation de trois mois à la création d’une pièce en 
2007, Henri Cachia, comédien de formation, nous raconte son expé-
rience.

Henri Cachia — J’ai répété avec soignants et soignés. J’avais 
comme partenaire [....] un jeune schizophrène et un moni-
teur. Evidemment, ce n’est pas de tout repos. J’avais l’habi-
tude de travailler avec des comédiens professionels, et évi-
demment tout se passe comme on peut l’imaginer, dès fois ça 
se passe bien, ça se passe mal, mais on sait à quoi s’en tenir. 
Là, il y a eu deux répétitions supprimées tout simplement parce 
que ce jeune schizophrène avait des angoisses tellement fortes qu’il 
ne pouvait pas venir. Là j’ai du compenser. Comme j’avais le rôle 
principal, j’allais sur la scène, et je répétais mon rôle seul.

Présentatrice — Ce qui est exemplaire par rapport au théâtre 
que vous connaissez, c’est qu’on prend les personnes là où elles 
en sont et qu’elles peuvent révéler des talents d’acteurs tout à fait 
remarquables?

Henri Cachia — A la Borde, ce qui est très important, c’est 
que, bien sûr, il s’agit de créer un spectacle de qualité artistique 
la mieux possible, mais n’est jamais perdu de vue l’essentiel thé-
rapeutique. Marie Leydier, qui a assuré pendant une douzaine 
d’année l’atelier théâtre en tant que metteuse en scène, [...] avait à 
faire à des personnalités toutes différentes et uniques. Allier artis-
tique et thérapeuthique, c’est épuisant. 1

Centre de jour Colbert 

Depuis plus de trente ans, le centre de jour Colbert, situé dans le 
12e arrondissement de Paris, accueille des adultes psychotiques. Ces 
patients s’y rendent car ils ont besoin d’un traitement psychiatrique 
quotidien. En parallèle des soins prodigués par les infirmières, psy-
chiatres, et psychothérapeutes, le centre propose des ateliers artis-
tisques (peinture, atelier de la radio du centre, aide pour établir un 
projet professionnel). Le centre de jour est un passage vers une auto-
nomie personnelle et financière, vers un appartement thérapeutique, 
vers un ESAT. 

Michel Weinstadt, responsable de l’atelier théâtre du centre Colbert 
depuis dix ans, nous en dit plus sur le sujet:

Hortense Gesquière — En quoi le travail du théâtre, de textes, 
peut-il amener un changement de comportement, une améliora-
tion de la pathologie?

Michel Weinstadt — C’est une question compliquée, car ça peut 
ne pas être le cas du tout. Cela peut être un moment de plaisir pour 
certains patients. Ils peuvent avoir du plaisir à venir deux heures 
par semaine, ce qui est déjà beaucoup. Parce que les patients psy-
chotiques sont très entravés dans leur vie quotidienne, ils ne tra-
vaillent pas, ou plus depuis longtemps, ils ont beaucoup d’angoisse, 
ils ont du mal à se lever. Rien que ça, ça peut être thérapeutique. 

1. Propos recueillis dans l’émission Vies de famille, « Le théâtre en hôpital psychiatrique », 
RCF, 26 avril 2016.



3534

VERS UNE THÉÂTRALISATION DU HANDICAP MENTAL

[...] Ça leur permet de se libérer, de libérer une parole. Grâce à un 
texte, à un auteur, à l’imaginaire, ils peuvent se libérer. Pendant 
un temps, ils peuvent même oublier leur pathologie.

H. G — Peut-on dire que les représentations théâtrales, à l’issue de 
ces ateliers, ont une fonction thérapeutique? 

M. W — Est ce qu’on soigne une psychose? Non, je ne crois pas. 
En tous cas, on fait en sorte d’accompagner le patient le plus vers 
son autonomie possible et son plaisir. Souvent, ils sont très deses-
pérés d’avoir vécu ces moments de maladies, ces crises. D’avoir pu 
jouer, ça les rend fiers, parfois il y a des membres de la famille qui 
viennent les voir. D’un coup, il y a une fierté, et rien que ça c’est 
beaucoup. C’est déjà thérapeutique.

H. G — Le théâtre serait une sorte d’échappée de leur quotidien? 

M. W —  Dans un premier temps, oui. Et le deuxième temps, ce 
qu’on espère, qu’on escompte, mais qu’on ne peut jamais vraiment 
mesurer, ce serait par les ateliers, par le temps passé à l’hôpital de 
jour, par les médicaments, par les rencontres avec les psychiatres 
et par les psychothérapies avec les psychologues. C’est tout ça 
réuni pendant des années qui nous fait espérer qu’il peuvent, pour 
l’un quitter ses parents, ou avoir un projet de foyer, ou une entrée 
dans un ESAT. Pour nous c’est un progrès. C’est tout le tissage ins-
titutionnel qui est important.1

1. Interview de Michel Weinstadt, comédien et psychologue de formation, du 2 mai 2019.



«   Nous voulons faire du théâtre une réalité à laquelle on puisse croire, et 
qui contienne pour le coeur et le sens cette espèce de morsure concrète que 
comporte toute sensation vraie. (…) Et le public croira aux rêves du théâtre 
à condition qu’il les prenne vraiment pour des rêves et non pour un calque 
de la réalité »

Antonin Artaud, Le Théâtre et son double,  
Edition Gallimard, collection folio Essais, 1964, p.133

2.
LE HANDICAP MENTAL  

SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE



39

1. AU PREMIER REGARD :  
UN EFFET DE RÉEL INATTENDU

Après cet apercu historique et sociétal, voyons ce que le handicap 
apporte, modifie, induit, lorsqu’il entre en scène. 

Si j’assiste à une représentation théâtrale, et qu’au milieu de la pièce, 
un handicapé avance sur le plateau quel effet et quel impact cette pré-
sence inattendue va t-elle avoir sur moi? 
Il est nécessaire pour cela de définir ma place au théâtre. Dans cette 
analyse, les impressions et sensations partagées sont des ressentis 
personnels, qui n’ont pas pour but d’établir une vérité générale.
 



4140

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

Quand j’arrive au théâtre, je m’infiltre progressivement au coeur 
du théâtre et de la fiction. Le théâtre traverse une superposition de 
couches spatio-temporelles que je franchis peu à peu. Je perds mes 
repères par rapport au monde extérieur.
Cette imbrication de mondes suit un protocole bien particulier. 
Je suis donc amenée à me plonger successivement dans chacun d’eux, 
en partant de mon monde quotidien.

Tout d’abord, j’entre dans le Théâtre. Au foyer, on me donne des 
prospectus liés à des spectacles, des imaginaires. Ceux qui m’en-
tourent forment un groupe, qui est ici pour la même raison que 
moi. Déjà à ce stade, je suis dans une première bulle de fiction. 
L’extérieur m’atteint moins.

Puis j’entre en salle. Je m’asseois à ma place. C’est d’ici 
que je regarderai la vie d’une fiction durant les prochaines 
minutes. Deuxième bulle.

Et enfin, le noir. Si le spectacle est bon, je pousse une 
ultime porte, celle du monde de la fiction. Troisième 
bulle.

Une toute dernière chose, tout cela est perçu à 
travers le prisme de mon monde intérieur. Ma 
bulle.

Je me mets sur mon nuage. Je ne dirais pas que je suis passive, car 
l’action entre en résonance avec mon monde, avec mes préoccupa-
tions, mes expériences, mon esprit critique et d’analyse. Une fois cette 
ultime porte franchie, je laisse le spectacle faire son travail sur mon 
inconscient pendant que moi, je profite de l’instant présent. 
Et c’est dans cet univers que l’hyper réel fait son entrée.



4342

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

Qu’est ce que l’hyper réel?

C’est un trop réel pour le monde du plateau.
C’est l’apparition inattendue d’un élément qui ne rentre pas dans 
les codes du théâtre conventionnel. Il perturbe, interpelle, interroge, 
remet en question.
Il est à l’origine d’une collision entre toutes les bulles de fiction que 
l’on a traversées. Un accident de la route. Les mondes ne sont plus, ni 
parallèles, ni les uns dans les autres, bien rangés comme des poupées 
russes. Il vient nous saisir et nous retourner les entrailles. Il nous fait 
plonger dans nous-même, dans nos expériences.

Comment imaginer visuellement l’impact d’un hyper réel? 

Pour s’imaginer l’impact d’un hyper réel, il faut s’imaginer une grosse 
boule de coton, dans laquelle je suis. Inatteignable, protégée. 
L’installation dans ce cocon est possible grâce au quatrième mur. Un 
mur invisible dressé entre salle et scène, entre spectateurs et comé-
diens, qui fait que ces derniers agissent comme s’ils ne nous voyaient 
pas. Comme si le décor qui nous était donné à voir sur les trois parois 
de la scène continuait tout autour de lui. 
L’hyper réel abat brusquement cette frontière. Le cocon se craquelle, 
une faille apparait. 

Comment l’hyper réel nous touche t-il? 

En franchissant, en un millième de seconde, toutes les bulles que 
nous avons traversées. Il ne respecte aucun protocole.
Tout se fait, de la fiction au réel, dans une temporalité extrêmement 
brève. Le retour à la réalité est violent et rapide. C’est un retour immé-
diat, non anticipé, qui peut, parfois même, ne pas être désiré. C’est 
tout, tout de suite, ou ça n’est pas.

Où l’hyper réel s’impacte-il? 

On a toujours une fragilité, une faille dans laquelle peut s’infiltrer 
brusquement un bout de réel. Un petit bout de projectile venu de 
l’extérieur qui vient se heurter dans notre corps.
Et c’est en réponse à notre vie, à nos expériences personnelles que cet 
hyper réel vient nous frapper. 

Qu’est ce que cela produit? 

La perméabilité soudaine des mondes crée des passages, comme 
une trouée dans un rêve. Parfois les rêves s’imbriquent. On ouvre des 
parenthèses qui se referment plus tard. On rêve que l’on rêve d’un 3e 
rêve. Les réalités sont dans un système de poupées russes. On ne sait 
jamais quand cela finit. On croit être réveillé, mais on rêve encore. 
Le spectateur est amené à faire des allers-retours entre toutes ces 
informations, toutes les données qu’il a accumulées et enregistrées 
dans chacun de ces mondes. Une confrontation peut avoir lieu entre 
ses valeurs du monde réel et celles qu’il a développées en regardant 
la fiction. 
C’est un dédale ou un point fixe, oscillant entre rêve, réalité, fiction, 
message caché et message déclamé, temps suspendu ou accéléré, trop 
vécu, ou si peu, et pourtant si intense. Cet entre-deux mondes n’ap-
partient à personne d’autre qu’à nous-même.
L’hyper réel peut déranger car il  peut empêcher une immersion totale 
dans la fiction. Mais il peut aussi être à l’origine d’une proximité avec 



4544

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

le sujet, la scène, la fiction, la réalité, le comédien, sa situation, ou 
notre propre histoire. 

Pourquoi est-ce que cela se produit? 

«On ne va pas au théâtre pour voir du réel.» dit Peter Brook.

Les codes conventionnels veulent que le théâtre soit l’art du faux. Les 
décors, les costumes, les intonations, sont simplifiés ou exagérés, pour 
s’aligner. 
Nous ne parlons pas dans la vie quotidienne comme un acteur de la 
Comédie Francaise déclame son texte. On ne meuble pas un salon de 
décor avec la précision de son propre séjour. La poussière, les tâches, 
le bazar, les bibelots sont organisés pour la pièce. 
Cependant, la scène contemporaine tend à faire changer ces codes. 
Par les corps qu’on y expose, par le rôle que l’on donne au public, par 
les propos ou les actions que l’on y porte. 
L’apparition d’un hyper réel nous choque, car il n’est pas censé se 
trouver là, dans cet univers du faux. 

Des exemples d’hyper réel?

L’hyper réel peut apparaître dans n’importe quel contexte, et sous 
n’importe quelle forme. 

Dans Auf dem Gebirge hat man ein Geshrei gehört, de Pina Bausch, il 
prend la forme d’un costume. Un comédien arrive sur scène. Il porte 
un maillot et bonnet de bain rouge vif, des chaussures de mer en 
caoutchouc noir, des lunettes en plastique rouge aux verres rouges, 
et des gants de ménage rose. Ce n’est pas tant l’absurdité d’un tel 
costume qui nous interloque, que sa présence sur scène. Ce costume 
interroge, car ces accessoires appartiennent à un registre autre que 
celui du plateau. 
Ce costume brouille la frontière réel / fiction et me perd dans un 
espace-temps flou, instable. 

Le son ou la parole sont également propices à l’immixtion d’un hyper 
réel.

Dans cette même pièce, une danseuse pousse un cri extrème-
ment sonore. Il nous arrache le coeur, le corps. Il nous crispe. Elle 
recommence. Elle se tait. Se déplace. D’autres actions s’enchainent. 
Avec d’autres danseurs. Elle recommence. Je suis figée, mon sang se 
glace.
Ce cri d’angoisse, d’appel à l’aide, appartient à un registre de danger 
immédiat. C’est un son utilisé pour la survie des êtres humains, et qui 
sera toujours identifié comme tel. Le fait qu’il se retrouve sur scène, 
dans l’espace du «joué», du «faux», de la fiction, me déstabilise. 
Ce cri est trop réel pour être faux. Je suis témoin de la détresse de 
quelqu’un. Ou est-il tellement vrai que je sois moi-même victime et  
que je crie à travers elle? 

Dans ce cas, on assiste donc à une friction des codes, des signes 
de mondes différents. Notre esprit prend conscience violemment 
que ce qui se passe sur scène pourrait être de l’ordre de la réalité, 
puisque des choses qui n’appartiennent qu’à l’univers de la réalité s’y 
retrouvent. 
L’ensemble du spectacle peut alors prendre un sens différent, et le 
spectateur peut en faire une interprétation personnelle. Les choses 
qui se passent sur scène sont de l’ordre d’une réalité distordue, et font 
écho aux déboires, aux défauts, aux valeurs de la vie, de la société. 

Dans Diagnostic 20.9, Jann Gallois, soliste et chorégraphe de la pièce, 
joue une schizophrène. Par moment, la personne face à moi inter-
pelle le public. Prise dans la fiction, je ne saurais dire s’il s’agit de Jann 
Gallois, ou de son personnage. La chorégraphe joue de cet ambiguïté 
pour nous faire vivre ces va-et-vient entre fiction et réalité. 

« Evidemment, là, vous êtes tous entrain de lire les sous-titres en 
anglais. » 

Lorsqu’elle prononce cette phrase, ce n’est plus la schizophrène qui 
dialogue avec nous, c’est Jann Gallois. Elle adopte pourtant l’attitude 
physique de son personnage. Jann Gallois affirme ainsi la véracité de 
son personnage. Ce n’est plus un personnage dans une pièce choré-
graphique qui parle de schizophrénie. C’est une vraie schizophrène 



4746

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

qui interagit avec nous. Jann Gallois ne parle pas en son nom mais au 
nom de tous ceux qu’elle a rencontrés pour écrire ce spectacle. 

Autre exemple, celui de Forbidden di Sporgersi, de Pierre Meunier et 
Marguerite Bordat. Ce spectacle est une interprétation du livre Algo-
rythme Eponyme de Babouillec, auteure autiste sans parole. 
A un moment, un rire est diffusé par les enceintes. C’est le rire joyeux 
et entrainant de Babouillec enregistré. Puis, le même rire retentit dans 
la salle, dans les gradins. Babouillec est avec nous dans le public, et 
elle réagit en direct avec ce qui se passe sur scène.
Prise dans l’artifice du spectacle, je n’ai pas été sortie de la fiction 
avec les rires enregistrés. Cependant, quand le rire s’est répandu dans 
la salle et qu’il venait de mon coté, cela a changé mes perceptions. 
Encore une fois, un hyper réel est apparu dans l’univers «  faux » du 
théâtre. 

De la même manière, la présence du handicap mental sur scène ouvre 
sur une part de réel. Le spectateur se trouve entre la fiction sur scène, 
et la réalité du handicap. 
Un comédien handicapé se différencie par l’élocution, la silhouette, 
la démarche, et ne correspond pas aux codes communs de la repré-
sentation théâtrale. C’est une nouvelle forme dramaturgique qui en 
ressort, et qui vient modifier le jeu habituel d’un comédien. 

« Mieux que tout autre, l’acteur handicapé ramène les creux et les 
incertitudes de la représentation et de ces codes. » 1. 

Les failles que l’on peut trouver chez un comédien handicapé peuvent 
se transformer en atouts, en jeux scéniques imprévisibles.

1. Dossier de diffusion du spectacle Ludwig, un roi sur la Lune, Spectacle du Théâtre de 
l’Entresort, Création juillet 2016, p.16



49

2. UNE MODIFICATION DU JEU D’ACTEUR

LE CORPS

Les vestiges d’un passé strict

L’art a souvent été synonyme de beauté. Les tableaux des grands 
maîtres nous présentent des jeunes hommes aux postures héroïques, 
et des jeunes femmes dénudées, aux corps parfaits selon les goûts de 
l’époque, voire même anormalement parfaits (je pense notamment 
à la Grande Odalisque1, à qui Ingres a ajouté trois vertèbres dorsales 
supplémentaires pour atteindre la perfection visuelle).
« La laideur est [...] l’attribut obligé du monstre »2, du diable. La pré-
sence de malformations physiques dans l’art pictural ou sculptural, 
pour un personnage dont l’esprit n’est pas lié au mal, n’est donc pas 
monnaie courante. 

1. Ingres, Grande Odalisque, 1814, huile sur toile, 91 x 162 cm, conservée au Musée du Louvre, 
Paris

2. C. Kappler, Monstres, démons et merveilles à la fin du Moyen Âge, Paris, Payot, 1980, p. 216.



5150

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

Inconsciemment, nous jugeons ce qui est laid comme mal. 
La scène est un lieu qui dépeint les moeurs et codes sociétaux. C’est 
pourquoi lorsqu’un corps «monstrueux» apparait sur scène, il est rat-
taché automatiquement au registre du mal, du danger, de la malhon-
nêteté. 

La présence sur le plateau de corps malformés n’est pas natu-
relle or le handicap mental induit parfois des stigmates physiques. 
Par exemple, l’autisme peut empêcher un contact entier de la plante 
du pied avec le sol, ce qui entraine une boiterie. Lorsque le comédien 
entre en scène, le spectateur identifie cette démarche à celle d’un per-
sonnage inquiétant.

Que ce soit en théâtre ou en danse, les corps s’expriment dans 
un cadre prédéfini, toutes les silhouettes ne se retrouvent pas sous les 
projecteurs. Le ballet suit des règles extrèmement rigides quant au 
physique de ses danseurs. Le poids et la taille sont codifiés, tout le 
monde n’est pas accepté. 

La scène contemporaine : l’entrée de nouveaux corps

L’art contemporain tend à faire changer ces normes, ces codes sté-
réotypés, en faisant monter sur scène des silhouettes moins conven-
tionnelles.

C’est le cas notamment du danseur et chorégraphe Olivier 
Dubois, qui a souvent choqué par son embonpoint. «Je pense que j’ai 
toujours été vu comme un monstre», dit-il de lui-même. Ce qui ne l’a pas 
empêché de persévérer, et de se créer une place sur la scène contem-
poraine. 

Jérôme Bel dénonce cette selection naturelle pour l’accès à la 
scène. Sa démarche globale se base sur l’acceptation du corps de 
l’autre. C’est en faisant de sa recherche principale celle d’interroger et 
de repousser les limites de la représentation théâtrale, que Jérôme Bel 
en vient à nous présenter, sur scène, des individus qui normalement 
n’y apparaissent pas. 

« On a l’image du danseur, bien fait, plutôt jeune, et je trouve que 
ça pose un problème, c’est à dire qu’il y a pleins d’autres corps dans 
la société qui ont le droit d’être montrés et aussi de danser. [...] C’est 
aussi montrer l’échec, l’incapacité, la vulnérabilité. On sent que 
l’imperfection a beaucoup de choses à dire, et elle est réconfortante 
pour le spectateur. »1.

Dans sa pièce Gala, Jérôme Bel montre un échantillon de la popula-
tion du pays dans lequel la pièce se joue. Il expose sur scène chaque 
personne de la même manière. Tous les interprètes (amateurs ou pro-
fessionnels du monde du spectacle, enfants, adultes, personnes âgées, 
handicapés mentaux ou physiques), sont invités, un à un, à venir sur 
scène, exécuter des mouvements de ballet, de valse, puis présen-
ter une minute de performance dansée que les autres participants 
suivent et copient en temps réel. 
Cette pièce est pensée comme un «emblème» de tolérance et d’égalité. 
Nous avons tous, avec nos qualités, nos défauts, nos différences, notre 
place sur scène, à la vue de tous.

Quand le handicap apparait

C’est dans ce contexte que le handicap vient à monter sur scène.
Souvent, dans la littérature ou au cinéma, le handicap apparait, non 
plus sous un mauvais jour, repoussant et effrayant, mais est incarné 
par des rôles plus sensibles, tendres et humains. C’est le cas avec 
Notre-Dame de Paris, de Victor Hugo (1831), Des souris et des hommes, de 
John Steinbeck (1937), Rain Man, de Barry Levinson (1989) ou encore 
Edward aux mains d’argent, de Tim Burton (1991).

Plus récemment, la publicité s’accompagne de personnes handica-
pées pour montrer une forte détermination, une volonté de réussir, 
de surpasser l’impossible. 

La campagne publicitaire intitulée «Start your impossible», lancée 
en février 2018 par Toyota, à l’occasion des JO d’hiver, présente l’his-
toire de Dergin Tokmak, danseur de hip hop atteint de poliomyélite, 

1. Jérôme Bel : chorégraphe de la fragilité, Arte Journal du 7/12/2017



5352

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

paralysé des membres inférieurs.
En janvier 2009, Simyo, opérateur téléphonique, fait appel à 

Pascal Duquenne, comédien handicapé mental, pour sa nouvelle 
offre publicitaire. Cette publicité a, évidemment, déchainé des réac-
tions, qui oscillent entre révolte (car manipulation d’un handicapé 
à des fins commerciales), et soutien (car pleine capacité et bon jeu 
d’acteur du comédien, ainsi que volonté de banaliser le handicap 
mental). Il se présente comme « un peu différent », et souligne par là le 
caractère nouveau de l’offre de Simyo. La mère de l’acteur, Huguette 
Vandeputte, dit à ce sujet : 

« C’est la preuve que notre société a changé un petit peu en consi-
dérant les personnes différentes à part entière. »1

Cependant le handicap mental, par son imprévisibilité, n’apparait 
pas de façon aussi naturelle que le handicap physique. Il peut être la 
source d’une certaine méfiance. 

« Aussi le refoulons-nous hors de notre conscience et le tuons-nous 
symboliquement. Nous retirons de notre vie, de notre écoute et 
de notre parole tout ce qui nous rapproche de nos dangers inté-
rieurs.»2

Par peur d’une crise, d’un accès violent de la personne handica-
pée, d’une tentative de contact, par le toucher ou la parole, par peur 
de ne pas savoir comment réagir, ne pas savoir quoi dire, par pitié, 
par méconnaissance de la maladie, certains préfèrent juste éviter : 
changer de trottoir, de wagon, éviter le malaise, éviter de croiser le 
regard de celui qui pourrait être fou. Le handicap mental est encore 
très associé dans l’imaginaire collectif à la folie, à la non-mesure, à 
l’impulsivité et à l’impétuosité. La présence sur scène d’un handicap 
n’est donc pas anodine, et ne peut pas passer pas inaperçue. 

1. Le Parisien, Pascal Duquenne fait de la pub à la télé, article du 13 janvier 2009

2. Pierre Marc, La différence à fleur de peau, Fribourg, Delval, 1989, p. 45.

«Je fais des grimaces malgré moi... C’est pas ma faute si je fais des 
grimaces.»3

Un patient de la clinique de la Borde

3. La Moindre des Choses, film de Nicolas Philibert, de 1996. 



5554

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

LA PAROLE

Chaque troupe est composée de comédiens aux personnalités, et aux 
façons de travailler différentes. La maladie n’affecte pas de la même 
manière leur jeu d’acteur. 

« La folie c’est un outil, plus qu’un handicap. C’est avec cette folie 
qu’on peut apporter quelque chose sur scène. »

« C’est une necessité d’être un peu fou comme ça, un peu barré, 
un peu parti, sinon je crois que ca vaut pas le coup de faire ce 
métier. [...] C’est très important d’emmener le public avec lui dans 
sa folie.»1

Comédiens du Théâtre du Cristal

Certains handicaps n’ont pas de stigmates physiques. Dans ce cas, la 
préparation en amont des représentations, les apprentissages, néces-
sitent un travail particulier, mais, une fois sur scène, le handicap n’est 
pas visible pour le spectateur. Le comédien s’adapte finalement aux 
codes courants de la représentation théâtrale. 
Madeleine Louarn, directrice du Théâtre de l’Entresort, parle de 
«  l’imperfection même du jeu, (de) l’aspect râpeux de leur présence, (et de) 
l’incertitude de la faible mémoire. » 2.

Le processus de création, avec une troupe de comédiens handica-
pés, est long. Cet investissement demande de la patience. Le handicap 
mental affecte la mémoire, la concentration, l’élocution, la capacité à 
se repérer dans l’espace, à «fixer» les choses.
Ainsi, le comédien n’est pas toujours apte à reproduire exactement 
les même intonations, les même intentions d’un jour à l’autre, de se 
souvenir des placements et déplacements sur scène, ou d’un texte. 
Ces imprévus demandent que le metteur en scène et les acteurs 
acquièrent une certaine fluidité pour réagir avec à propos à ce que 

1. Les Acteurs Singuliers, documentaire de Marion Stalens, de 2012. Le Théâtre du Cristal 
est une troupe professionnelle de comédiens handicapés mentaux issus d’ESAT.

2. Dossier de diffusion du spectacle Ludwig, un roi sur la Lune, Spectacle du Théâtre de 
l’Entresort, Création juillet 2016, p.16	

l’autre vient de proposer. Le travail de l’improvisation est essentiel 
dans toutes les étapes de l’élaboration d’une pièce. 

«Parce qu’ils sont, au  quotidien, démunis pour appréhender l’exis-
tence, la scène de théâtre  devient pour eux, acteurs, un territoire à 
la fois hostile et fascinant qu’ils doivent éprouver, voire conquérir, 
envers et contre leurs propres défaillances. L’intensité qu’exige ce 
dépassement individuel construit la vitalité et la présence d’un jeu 
théâtral exemplaire.»3

Personnage ou comédien ? 

«Est-ce que je sais qui je suis? J’ai un peu de mal à le dire. 
Pour mes parents, je suis leur enfant, 
Pour le Théâtre du Cristal, je suis comédienne professionnelle, 
Pour l’ESAT, je suis travailleuse handicapée, 
Pour le médecin, je suis schizophrène. 
Je suis un peu tout ça, un melting-pot, chaud et froid.»4

Christelle, comédienne au Théâtre du Cristal

Le handicap empêche une identification parfaite entre le comédien et 
le rôle. L’effet de réel produit perturbe le caractère absolu du drame.
Le comédien et le personnage jouent un rôle en même temps, côte 
à côte, mais l’un ne prend pas la place de l’autre. Le comédien ne 
s’efface pas derrière le personnage. Le personnage existe à travers le 
comédien. 

« L’instant théâtral est celui de l’acteur plus que celui du person-
nage. » 5

3. Site du Théâtre de l’Entresort

4. Les Acteurs Singuliers, documentaire de Marion Stalens, de 2012. 

5. Dossier de diffusion du spectacle Ludwig, un roi sur la Lune, Spectacle du Théâtre de 
l’Entresort, Création juillet 2016, p.16	



5756

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

Comédien aux Mines de Rien à la Compagnie des Toupies, Raphaël 
montre une spontanéité et une imprévisibilité incroyables. Il réagit au 
premier degré à ce qui se passe sur scène. Il peut, d’un seul coup, lors 
d’une représentation, décider d’interagir avec les personnages de la 
pièce, en sortant de son rôle. Dans ce cas particulier, c’est le comédien 
lui-même qui, prit par la fiction, y réagit avec sa propre réalité. 
Cela peut être déroutant, mais apporte souvent un moment de vérité 
non jouée, qui est très interessant. Ce type d’interventions peut créer 
chez le spectateur une émotion intense, plus fortement ressentie. 

Pour un exemple concret, dans la pièce travaillée en atelier Parole 
Entravée, Le Cri du corps, un personnage vient à couper la langue de 
sa belle-soeur après l’avoir violée. Raphaël, dont le personnage est 
témoin de cette scène, est, à chaque répétition ou représentation, 
profondément choqué de ce qui se passe sur scène. Il s’offusque et 
s’emporte avec des phrases telles que « Non non non, ne faites pas ça! » 
ou encore « Mais vous êtes complètement fous!! ». C’est le Raphaël du 
monde réel qui réagit, à travers son personnage, à la fiction qui se 
passe sur les planches. 

De mon point de vue de spectatrice, ce n’est que mon avatar qui 
réagit. Il s’indigne, va dans ce monde parallèle essayer de sauver cette 
pauvre femme en détresse, console sa soeur qui la croit morte, porte 
plainte contre ce beau-frère brutal et inhumain. Et mon moi physique 
reste dans son siège.  Tous ces évènements me font prendre partie, et 
me font réfléchir à ce que je ferais si j’étais confrontée à une situation 
comme celle-ci. Cela ne se voit pas sur mon visage. Je reste impassible 
et mon corps paisible. C’est Raphaël qui intervient réellement pour 
moi, en prenant le rôle physique de mon avatar.

Cet aspect de la personnalité de Raphaël a été pris en compte par 
la metteuse en scène, et son personnage dans la pièce s’est construit à 
partir de là. C’est lui, en tant que personne, qui définit son rôle. 

Deuxième exemple. Durant les répétitions, Raphaël a du mal à rester 
concentré, et à prendre vraiment sa place dans son rôle. En restant 
en dehors du jeu, il oublie de réagir à travers son personnage, et reste 
souvent pantois devant la violence des actions qui se passent sur 
scène. L’équipe de la mise en scène se demande s’il ose jouer, s’il ose 

prendre la parole, s’il est intimidé par la pièce, ou par le fait de jouer, 
si cette absence de jeu est dûe à son rôle ou à sa position de comédien. 

Lors d’une improvisation mélant la posture de son person-
nage dans la pièce, et son refus d’intervenir lorsqu’il joue sur scène, 
Raphaël tient cet échange avec un autre comédien:

Amadeus — Tu vois ça et tu laisses faire?

Raphaël — Oui, parce que c’est ce que vous voulez de moi.

Amadeus — C’est ce que tu penses? 

Raphaël — Non. C’est ce que je pense de vous.

Ayant du mal à le formuler hors jeu, le théâtre et la fiction lui ont 
permis de s’exprimer. La frontière étant très mince entre fiction et 
réel, je ne savais pas si les propos étaient ceux de Raphaël, ou ceux 
de son personnage.

«Le véritable adulte est celui qui accouche de lui-même. Et voilà 
pourquoi j’aime les acteurs, parce que les acteurs accouchent tou-
jours d’eux-mêmes dans le personnage.»1

Comédien du Théâtre du Cristal

La mémoire: la solution du souffleur?

Dans quelques troupes et pour certains comédiens, la présence d’un 
souffleur est nécessaire. 

Dans la troupe des Mines de Rien, Raphaël a besoin d’un complice 
de jeu à ses côtés pour l’aider à se concentrer, à ne pas décrocher, 
et lui donner l’impulsion pour les déplacements ou les textes. Ses 
répliques sont donc souvent annoncées par un autre comédien qui 
devient souffleur, puis répétées par Raphaël. Pour que cela s’intègre 

1. Les Acteurs Singuliers, documentaire de Marion Stalens, de 2012. 



5958

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

au mieux dans la fiction de la pièce, il a fallu se pencher sur un jeu de 
comédiens, une mise en scène qui justifiait cette répétition, par deux 
comédiens, de la même phrase. 
Le souffleur de la compagnie de l’Entresort est, selon Madeleine 
Louarn, leur « marque de fabrique ».  Dans Alice ou le monde des merveilles, 
c’est un lapin, dans le Grand Théâtre de l’Oklahama, c’est un cavalier. 
Le personnage-souffleur est intégré dans la mise en scène, participe à 
la fiction par sa présence costumée et ses déplacements sur le plateau, 
mais n’est présent que pour porter secours au comédien. 

La nécessité d’un souffleur est assumée, incluse dans le spec-
tacle. Une aide extérieure, appartenant au monde réel de la répéti-
tion, du travail en groupe, et de l’apprentissage, se mêle discrètement 
à l’histoire fictionnelle. 
Lors d’une représentation du Grand Théâtre de l’Oklahama, un des 
comédiens a eu un trou de mémoire. Le cavalier souffleur a donc saisi 
son texte, et l’a déclamé à sa place. Le comédien, loin d’être perturbé 
par cet oubli, a repris sa réplique après un «ah oui, merci» adressé au 
souffleur. C’est dans ce genre de situation que le phénomène d’hyper 
réel intervient.

Le théâtre de l’Entresort ne donne que peu de place à l’impro-
visation dans ses représentations théâtrales. Cependant, lors d’acci-
dents scéniques, les acteurs, laissés à eux mêmes, doivent trouver une 
solution, et faire appel à leur imagination. Une part d’improvisation 
est indissociable du jeu d’acteur, quel qu’il soit. 

Une place particulière au sein d’une troupe 

Dans des compagnies mixtes, avec comédiens valides et comédiens 
handicapés, ces derniers deviennent parfois les maîtres du plateau. 
Ils injectent une part d’inattendu, de naturel et de spontanéité qui 
dynamise la troupe. 

Pippo Delbono travaillait dans de nombreuses pièces avec Bobò. 
Bobò, c’est une rencontre qui date de 1994. Microcéphale, analpha-
bète, sourd et muet, il s’attache au metteur en scène alors qu’il est 
interné depuis 40 ans dans un hôpital psychiatrique à Aversa, près de 

Naples . A 60 ans, il suit Pippo Delbono, et ce dernier l’intègre dans la 
troupe, pour une collaboration qui dura plus de 20 ans.

« Des gens comme Nelson ou Bobò ne peuvent décidément pas faire 
un travail psychologique. Ils ne prétendent pas inventer des émo-
tions particulières, ils sont simplement entrain d’agir et d’exister 
sur le plateau, et leur présence n’est jamais troublée par la volonté 
d’un jeu psychologique. Du coup, ils deviennent des maitres de 
plateau essentiels pour les autres acteurs de la compagnie. » 1

Benjamin Wihstutz, philosophe et professeur en Études Théâtrales à 
la Freie Universität de Berlin, dit:

«Les acteurs ayant des déficiences cognitives peuvent élargir l’ho-
rizon théâtral de différentes manières, qu’il s’agisse d’un nouvel 
effet de virtuosité dans la danse, d’une nouvelle interprétation 
de certains personnages du théâtre classique, d’une appréciation 
qui est souvent inadaptée et imprévisible.  Le potentiel politique 
de groupes tels que Theatre HORA2 ne réside donc pas dans la 
possibilité de jouer un rôle dans le théâtre ordinaire, il pourrait 
être réduit à l’égalité des droits et à l’acceptation sociale. Cela se 
lit plutôt dans la subversion des conventions et des normes fon-
damentales du théâtre lui-même et, enfin, dans la résistance des 
tendances continues d’assimilation, de normalisation et de sup-
pression des personnes handicapées dans notre société.»3

Pourquoi cet être handicapé, qui n’est que très rarement représenté 
dans l’univers artistique, apparait-il sur scène? 
Quel message le metteur en scène veut-il faire passer, quelle est sa 
motivation? 

1. Entretien de Pippo Delbono avec Bruno Tackels, Le Havre, mai 2004.
Pippo Delbono, Ecrivains de plateau tome V, Bruno Tackels, Edition Les Solitaires Intem-
pestifs, 2009, p.77

2. Troupe de théâtre suisse, basée à Zurich, composée de comédiens handicapés mentaux.

3. Benjamin Wihstutz, «Théâtre HORA: le plaisir de l’échec», dans Florian Malzacher, Not just 
a mirror. Looking for the political theatre of today, Edition Florian Malzacher, 2015.



6160

LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE CONTEMPORAINE

Que doit comprendre le spectateur? Y a t-il une justification, une 
signification à la place que le comédien handicapé occupe sur scène?
Est-ce un acte engagé? 

Sa présence change naturellement la perception du spectateur sur la 
pièce. Ses actions ou paroles ne sont pas entendues ou vues de façon 
banale. Le handicap filtre la compréhension ou la lecture de la pièce. 
Il peut même être interprété comme une revendication. 



3.
LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE



65

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

Parce que le handicap mental n’est pas fréquent, le citoyen qui n’y est 
pas confronté dans son quotidien a des difficultés à trouver la bonne 
attitude. 

Comment interagir avec eux, comment parler, comment se compor-
ter? Faut-il les aider? 
Faut-il agir avec un handicapé comme s’il ne l’était pas?
On ne sait pas quelle position est la plus juste pour comprendre et se 
faire comprendre, sans infantiliser, sans sous-estimer les capacités de 
celui qui est différent.
Nous ne savons pas comment les juger. Faut-il avoir les mêmes exi-
gences que pour une personne valide? Comment doser nos exigences 
et faut-il même les doser?
N’est-il pas réducteur et dévalorisant de penser qu’ils ne sont pas 
capables de faire aussi bien que quelqu’un d’autre? 
La différence est là, mais la comparaison n’a pas lieu d’être. 

Lorsque le handicap mental monte sur scène, le spectateur, de façon 
consciente ou inconsciente, est en proie à plusieurs interrogations, 
incertitudes, et hésitations quant à la bienséance du positionnement 
de chacun (public et comédien) et quant à la légitimité de son regard 
et de ses réactions (par le rire et le jugement). 



67

1. LA SCÈNE : QUI CHOISIT?

Pour certains handicapés, mis sous curatelle ou sous tutelle, qui  
prend la décision de devenir comédien professionel, et donc de 
gagner un salaire en jouant sur scène? 
Le principal interessé est-il en capacité intellectuelle de prendre une 
décision et de mesurer les conséquences de ce à quoi il s’engage? 
Est-il moral «d’exposer» sur le plateau des personnes dont on ignore 
leur capacité à adhérer à la démarche?

Cependant, le plus souvent, la scène publique accueille des personnes 
porteuses d’un handicap léger, issues d’ESAT, ayant choisi la scène 
comme orientation professionnelle, et ayant consenti à s’exposer au  
public, comme tout comédien.
Dans le cas d’handicaps plus lourds, le théâtre est abordé dans le 
cadre d’ateliers en groupe fermés, ou d’art-thérapie. Le handicap est 
trop important pour permettre une assimilation totale et une restitu-
tion, autant corporelle que linguistique, de ce qui a été vu en atelier. Il 
n’y aurait alors plus de cadre à la représentation, et le public assiste-
rait  à une pièce non aboutie, car imprévue et imprévisible.



6968

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

Exemple 1 : Disabled Theater

Dans Disabled Theater, Jérôme Bel nous donne à voir onze comédiens 
professionnels handicapés mentaux du Theater HORA, troupe suisse 
basée à Zurich.

Chacun se présente face au public. Chaque action est précédée 
par une consigne « Jérome asked the actors to … », prononcée par une 
assistante qui assure la régie sonore sur le plateau. 
Au premier passage, chaque comédien se tient immobile et silen-
cieux pendant une minute. Au deuxième, il décline son identité : 
nom, prénom, âge et profession. Au troisième, il dit la nature de son 
handicap. Puis, chacun danse une minute, en solo, sur une musique 
qu’il a choisie. Seulement sept solos sur onze ont été sélectionnés 
par Jérôme Bel pour être montrés au public. La dernière consigne 
demande à chacun de donner son avis sur le spectacle1. Puis les quatre 
solos n’ayant pas été sélectionnés sont finalement exécutés.

A la consigne «  Jérôme asked the actors to enter the stage, one by one, 
and introduce themself by giving their name, age, and profession », Peter 
Keller, au lieu de se présenter comme les autres, en donnant nom, âge 
et profession, exprime un discours déconstruit, ne répondant pas à la 
question.

Peter Keller « Yes now it’s good the theater. And then good tape 
Irina said cake four o’clock and then coming cake Irina said invi-
tation celebrate cake yes now theater for me now I have July, yes 
it’s good the theater, theater the star in the sky, the star in the sky 
and I will be dancing, theater, tape the shoe, brush the teeth, and 
I’m standing in the shower, and the spray, I saw Miri, I saw him, 
watch the tape, and another one, watch this, taping, and [...] what 
Remo did, so I did that kissing Remo, Remo like that, Remo up 
there and then down. Thank you. »2

1. Réponses intégrales à cette consigne p.78.

2. Voir traduction de l’auteur en annexe, p.8.

A la consigne «  Jérome asked the actors to name their handicap  », il 
répond :

« Yes now it’s theater, and I have July, I’m July, singing happy 
birthday for me lightening the candles lightening them singing 
happy birthday everyone merci »

A son tour, Tiziana Pagliaro répond :

« I don’t know ».

Exemple 2 : Dans la terrible jungle

Dans le documentaire / film d’auteur Dans la terrible jungle3, on peut se 
poser la même question. 

Ce film présente un ESAT et s’attache à suivre les personnes han-
dicapées mentales qui y vivent. 

Gaël, l’un des résidents, porteur d’un handicap lourd, ne parle 
pas, et est souvent sujet à des crises violentes. On le suit dans son travail 
d’apprenti jardinier. Une des scènes du film montre Gaël, au travail, 
lors d’une crise. Il s’élance littéralement dans les airs, puis retombe 
brutalement sur le sol, ou contre un arbre, à plusieurs reprises. La 
personne qui est avec lui a du mal à le contrôler. En visionnant ce film, 
je me suis demandée comment Gaël avait pu donner son accord pour 
être filmé et que son image soit diffusée, puisqu’il ne se maitrise pas 
lui-même, et que la communication verbale lui est impossible. 

Dans quelle mesure ces comédiens comprennent le sens de la repré-
sentation, alors qu’ils ne peuvent pas nommer leur handicap ni même 
leur nom. Sont-ils sur le plateau ou devant la caméra de leur plein 
gré?
Sont-ils d’accord avec ce « concept » théâtral? 

3. Documentaire de Caroline Capelle et Ombline Ley, 2018.



7170

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

Exemple 3 : Forbidden di Sporgersi

Babouillec, de son vrai nom Hélène Nicolas, autiste d’une trentaine 
d’années, sans parole, est auteure de prose poétique, incisive et 
précise, d’une beauté et d’une délicatesse troublantes. Elle parvient à 
communiquer en posant côte à côte des lettres qui forment le mot, la 
phrase, l’histoire, qu’elle veut partager. 

Un film1 a été réalisé sur sa méthode d’écriture et de communi-
cation, ainsi que sur le spectacle, Forbidden di Sporgersi2, évoqué aupa-
ravant. Alors que son handicap est lourd, la création du spectacle et 
du film a été validée et suivie par Babouillec. Pierre Meunier, metteur 
en scène de Forbidden di Sporgersi, a eu de nombreuses conversa-
tions avec elle pour définir le spectacle, les actions, la scénographie. 
Cette oeuvre est donc une collaboration avec l’artiste, et la question 
d’éthique ne se pose plus. 

1. Dernières nouvelles du cosmos, documentaire de Julie Bertuccelli, 2016.	

2. Mis en scène par Pierre Meunier et Marguerite Bordat, création en 2015.	



73

2. COMMENT JUGER?

LA COMPARAISON

Comme l’a écrit Destouches, 

« La critique est aisée, et l’art est difficile »1. 

Au théâtre, le spectateur paye sa place. Il s’attend à voir une pièce 
travaillée, maitrisée, aboutie, pensée pour lui. 
N’est ce pas un peu égoïste ou étroit d’esprit de la part du spectateur? 
Ne devrait-on pas venir au théâtre pour découvrir, rêver, ressentir, et 
se laisser surprendre? 

«  Ainsi le monde social n’est pas simplement le monde de la 
non-raison, il est celui de la déraison, c’est à dire d’une activité de 
la volonté pervertie, possédée par la passion de l’inégalité. Conti-
nuellement, les individus, en se reliant les uns aux autres par la 
comparaison, reproduisent cette déraison, cet abrutissement que 

1. Destouches, Le Glorieux, Acte II, scène 5.



7574

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

les institutions codifient et que les explorateurs solidifient dans les 
cerveaux. »1

Lors d’un spectacle avec des handicapés, le spectateur compare, sans 
doute inconsciemment, les morphologies, les styles de danse, les into-
nations, aux danseurs et comédiens «classiques».

Les comédiens handicapés peuvent être inaptes physiquement 
à exercer certains mouvements (qui pourraient paraitrent un peu 
gauches par manque d’équilibre, de souplesse, ou de coordination 
motrice) ou à déclamer certaines tirades (expression verbale altérée 
ou déficiente, troubles cognitifs mémoriels, etc...).

Cependant, en danse comme au théâtre, ils nous impressionnent 
par leur gestuelle naturelle et touchante. 

En contournant ces difficultés, ne parviennent-ils pas à offrir un spec-
tacle vivant et novateur, qui casse les codes du théâtre? 

1. Jacques Rancière, Le maitre ignorant, Cinq leçons sur l’émancipation intellectuelle, Edition 
Fayard, 1987, p.137.

LE RIRE

Le rire, dans de nombreuses civilisations, est créateur de lien social. 
Il intègre les individus dans un groupe, les rend plus accessibles. 
Le rire n’a pas besoin d’une justification, d’une argumentation, d’un 
avis. Le rire est «pour» tout le monde, «par» tout le monde, «avec» tout 
le monde. C’est l’une des facettes magiques de l’être humain qui le 
relie aux autres. 
Le rire rapproche, soude, met en confiance.
Le rire est un moyen simple et naturel pour établir un contact avec 
quelqu’un et, dans le cadre d’une représentation théâtrale, avec un 
public. 

Exemple simple, dans le métro, lorsqu’une scène comique se 
déroule, les passagers se regardent, échangent des regards complices, 
puis rient. L’atmosphère du wagon est d’emblée différente. 

D'autre part, l’auto dérision des personnes handicapées dans un spec-
tacle peut avoir un double effet, et être transformé en atout.

Dans Disabled Theater, le rire occupe une place importante mais 
ambigüe.
Certains passages sont attendrissants, drôles et touchants. 

C’est notamment le cas quand Remo Beuggert, un des comé-
diens, présente son handicap. Il explique qu’il a des troubles de la 
mémoire, et en conclut qu’il fait un très mauvais messager. Dans la 
captation du spectacle, son visage est filmé de près. Cela introduit une 
proximité chaleureuse, due, en partie, à son regard pétillant et amusé 
lorsqu’il finit sa présentation sur cette touche humoristique. 

C’est également le cas lorsque Damian Bright indique, d’un ton 
sarcastique, que son handicap lui confère le privilège d’avoir un chro-
mosome de plus que nous, public. 

Gianni Blumer, lorsqu’on lui demande ce qu’il pense de cette 
pièce, dit :

« [...] And I want to make the audience laugh.»2

2. Traduction de l’auteur: «[...]Et je veux faire rire l’audience.».



7776

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

Après un court silence, Gianni se rapproche du micro, émet un son 
dynamique, fort et bref, en faisant vibrer ses lèvres, et repart à sa 
place, ce qui déclenche un éclat de rire général dans le public. 
Les rires sont sincères, et réagissent à l’humour vif des comédiens. Le 
public n’est pas moqueur. Il est amusé par la vivacité et la spontaneïté 
du jeu, et peut être attendri par cette maladresse naïve liée au handi-
cap. Le public réagit de facon naturelle, sans filtre.

Cependant, dans un spectacle avec des comédiens handicapés, a t-on 
vraiment le droit de rire, d’en rire? Une question de morale interfère 
dans notre comportement. On peut parfois se retenir, s’empêcher de 
rire, de peur de paraître moqueur. Mais en s’interdisant ce rire, ce 
réflexe instinctif, ne les marginalisons nous pas complètement? 

Spectatrice parmi les autres, certains rires m’ont dérangée. En effet, 
je n’aime pas être identifiée aux réactions d’un groupe. Si une seule 
personne du public rit, c’est un rire dans le public. En fin de spec-
tacle pour les comédiens, l’impression retenue est : le public a ri à tel 
moment. 

Or, le public est, le plus souvent, dans le noir, invisible, anonyme, 
fondu dans la masse. Il est facile de se moquer, de rire lorsque l’on est 
caché.  Même si ce n’est pas ce que font les spectateurs, il est impos-
sible de savoir comment les comédiens le perçoivent.  

Rire avec quelqu’un est différent de rire, en groupe, de quelqu’un. 
En fonction de la mise en scène, il peut être impossible de tisser un 
lien avec le comédien. Rire de lui, sans véritable échange, met mal à 
l'aise. 

Cela m’évoque des scènes d’enfance.
L’enfant différent est souvent l’objet de remarques désobligeantes, et 
de jugements violents.
J’ai constaté dans certains cas, que l’enfant, pour répondre à ces pics, 
se donne en spectacle, joue de la moquerie de ses camarades, et force 
le trait. Il peut alors rire de lui-même, pour des raisons imposées par 
le groupe qui l’observe, pris d’un fou rire : faux-semblant du « rire 
avec ». 

Cette « représentation », incluant un « public amusé » et un « comé-
dien », n’implique pas forcément l’intégration de l’enfant marginalisé. 

Mais n’est-il pas encore pire de réagir comme je le fais? D’éprouver 
une honte dûe aux rires des autres, une sorte de pitié, face à ces comé-
diens que j’aimerai aider, encourager, plutôt que de les présenter sur 
un plateau, comme nus, face au regard aiguisé et parfois cruel du 
public. 

Le rire a donc une place complexe sur scène. 
Est-il l’expression d’une gêne? Est-il caché sous un anonymat qui 
exclut le comédien et souligne sa différence? Est-il étouffé, empéché 
par pitié, par peur de blesser l’autre? Est-il une moquerie? 

Cet embarras sur la question de la légitimité du rire est révéla-
teur de notre méconnaissance de l’Autre. Le rire devrait être naturel, 
spontané, honnête, ou ne pas être. 

Néanmoins, le rire occupe une place à part entière sur scène, et 
dans la salle. Il dédramatise et rassure. Le rire devient légitime quand 
les comédiens sont conscients de le déclencher, et en ont la maitrise 
totale.



7978

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

QUI EST MONTRÉ?

Danièle Sallenave — Est ce qu’on peut faire du théâtre à partir 
de « la vie », sans passer par des textes? 
Antoine Vitez — Non, bien sûr. Il faut passer par quelque chose 
qui est l’écriture. 1

Quel est le statut d’un handicapé sur scène? 
Apparait-il en tant que comédien, ou  comme personne handicapée? 

Poursuivons l’exemple de Disabled Theater.
Le concept de Jérôme Bel consiste à présenter sur le plateau l’être 

humain dans ce qu’il a de plus vrai, de plus naturel. 
Les comédiens sont amenés à dire ce qu’ils pensent du spectacle. Cer-
tains sortent une feuille de papier pour la lire. Ci-après figurent leurs 
réponses 2 : 

Peter Keller «   Yes now it’s good the theater, and I was celebra-
ting. Yes now it’s good the theater, and celebrating, and Ruti my 
friend inside the box. Ruti is inside, and sprinkling, Ruti, and as 
well flowers inside, and the bear, Marc said put your shirt on, 
and smoke, and he read a book, inside, Ruti, Sabine, Ruti, shuffe-
ling, in the sky, and then praying, by praying and Marc said Ruti, 
I noticed Ruti me up there in the star and it’s gone, singing and 
dancing, and then, and I did like that, that was good, so I will sit 
down. »

Sara Hess « Special. »

Damian Bright « I think it’s super actually, I think it’s super that 
we are allowed to sit still, because I practice Qi Gong and this way 
I can meditate. My mother saw it. My mother said that it is some 
kind of freak show, but she liked it a lot. »

1. Antoine Vitez, « Faire théâtre de tout », Le Théâtre des idées, Paris, Gallimard, 1991, p. 199.

2. Traduction de l’auteur en annexe p.9. 	

Julia Häusermann « Very good. I have a request. That for once, we 
play Justin Bieber instead of Michael Jackson. Because I’m a fan 
of Justin Bieber. »

Gianni Blumer « I’m not happy with the solos, me too I want to 
be one of the best seven, I didn’t dare to complain to Jérôme Bel. 
Actually he is very nice. I was very angry not to be able to dance, 
I’m the best dancer, and I want to make the audience laugh. »

Remo Beuggert « During the one minute scene, I don’t like it to 
wait such a long time back there. »

Tiziana Pagliaro « I don’t know. My sister didn’t think it was so 
cool. »

Miranda Hossle «  My job in this piece is to be myself and not 
someone else. »

Lorraine Meier « I think very good. »

Matthias Grandjean « It is direct. »

Matthias Brücker « It is super. My parents think differently. They 
didn’t like it. After the performance, my sister cried in the car, 
she said that we are like animals in the circus, finger in the nose, 
scratching, finger in the mouse. ».

Est ce que leurs réponses sont personnelles? Ont-elles été orientées 
par Jérome Bel? 
Au fil des années, les réponses restent-elles invariables? 

Le concept voudrait que les impressions des comédiens puissent 
changer au fur et à mesure des représentations, qu’une place soit 
donnée à cette expression. Cependant, le cadre du spectacle, ne 
serait-ce qu’en terme de durée, ne peut laisser libre cours à la parole 
des comédiens. 

A la suite d’une étude visant à comparer différentes représenta-
tions  de Disabled Theater, notamment celle de mars 2014 à la Schau- 



8180

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

spielhaus de Zurich, et celle du Théâtre de la Ville en novembre 2017, 
on constate que les réponses données par les comédiens sont les 
mêmes. Les solos de danse ne changent pas non plus, les chorégra-
phies sont fixées. 

Jérôme Bel a t-il figé une «vérité» dans le temps, au risque qu’elle 
ne soit plus d’actualité? 
Interroge t-il vraiment le comédien au plateau ou a t-il donné un per-
sonnage à jouer à ses comédiens, en figeant, dans le temps, l’impres-
sion qu’ils avaient de ce spectacle lors de la création? 
Le comédien a t-il la possibilité, s’il le souhaite, de modifier ce premier 
avis en fonction de chaque représentation donnée et du moment 
présent? 

Penchons nous sur une deuxième situation.
Lorsque l’un des comédiens professionnels est sur le devant de 

la scène, les autres sont assis derrière. Ils bougent, dansent, se tré-
moussent sur leur chaise, jouent avec des élastiques. Ils sont visi-
blement déconcentrés, et ne semblent pas avoir intégré la posture 
«neutre» recquise par le jeu.  Ils sont sur le plateau comme en salle de 
répétition, sans se préoccuper du public.

Ce n’est pas leur qualité d’acteur qui est soulignée, mais leur 
essence, leur nature. Jérôme Bel les met sur scène parce qu’ils sont 
marginaux, parce qu’ils portent un handicap, et parce qu’ils ne sont 
pas ceux que l’on imagine monter sur le plateau. 

Pourquoi Jérôme Bel a t-il besoin de faire appel à une troupe de 
comédiens professionnels s’il n’exploite pas leurs compétences? 
Le spectateur sait qu’il a devant les yeux une compagnie profession-
nelle, dont le spectacle, mondialement connu, est joué dans toutes les 
grandes villes européennes.  Il a donc des exigences, des attentes à la 
hauteur d’un professionnalisme. Cependant il fait face à un compor-
tement amateur, car ce spectacle s’inscrit hors des contraintes habi-
tuelles de la troupe du Theater HORA. 

Prenons maintenant l’exemple de Tordre, de Rachid Ouramdane. 
Ce spectacle met en scène deux danseuses, qui entretiennent 

un lien particulier avec leur danse. L’une d’elle tourne sans s’arrêter, 
des heures durant. L’autre, Annie Hanauer, danse avec sa prothèse de 

bras. La première est une danseuse hors pair. Elle touche le public par 
sa technique de giration. La deuxième, c’est une danseuse qui n’a rien 
d’extraordinaire. Mis à part son handicap. 

Le succès de ces pièces tiennent-elles aux différences «anormales» de 
leurs interprètes? 
Sont-ils utilisés pour la curiosité qu’ils suscitent? Et donc pour aug-
menter le nombre de billets achetés?
Si j’assiste à ce genre de spectacle, est ce que cela fait de moi une per-
sonne qui cautionne cette exhibition? 

Si la personne handicapée ne se distingue pas par une qualité, 
un atout, un savoir-faire, alors le spectateur est en droit de se deman-
der pourquoi cette personne a sa place sur le plateau. 

Le handicap mental crée une sorte d’instabilité. On ne sait pas ce qui 
va se passer, si les textes seront restitués dans leur intégralité, si le 
comédien aura les mêmes réactions que la fois précédente. 
La beauté de ces pièces réside dans toutes ces richesses que l’on 
découvre au fur et à mesure, car rien n’est sûr à l'avance. 
C’est comme observer un funambule. Le regarder prendre un risque, 
retenir son souffle avec lui, perdre l’équilibre, le retrouver, puis 
continuer, assuré, ancré dans un support qui n’est pas le sol. Il nous 
emporte par ce qu’il dégage. 

Le théâtre est en premier lieu un art du divertissement. On y vient 
pour s’amuser, pour passer un bon moment. 

Quand le sujet du spectacle n’est pas une pièce, un texte, une 
chorégraphie, quand les comédiens ne prennent pas l’apparence de 
quelqu’un d’autre, à quel sorte de spectacle faisons nous face? 
Les comédiens deviennent-ils pour nous des objets parcequ’ils ne 
sont plus dans un rôle? Ou parce qu’ils jouent leur propre rôle?

La frontière avec les freakshow peut être mince. 
Sommes-nous ce «public inconsistant», ridicule, qui se divertit de 
l’étrange? Qui se rassemble par curiosité malsaine autour d’un être 
imprévisible? 



8382

LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

S’amuse t-on au détriment de personnes en position de faiblesse, qui 
sont la proie de tous les regards vifs, curieux, à l’affût de toute sorte 
de dérapage? 
Assistons-nous joyeusement à une exhibition dégradante? 

Ces études de cas montrent la difficulté pour un spectateur de trouver 
sa place face à un handicapé sur scène. Qui regarde t-on et comment?
Est ce que le théâtre, sous sa forme actuelle, est un lieu adéquat pour 
rencontrer l’autre en l’amenant dans un milieu auquel il n’appartient 
pas encore?

Nous nous interrogerons dans la partie suivante sur les limites de ce 
théâtre. 



4.
VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE : 

REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE



87

1. LES LIMITES DU RAPPORT SCÈNE/SALLE

Comme on l’a vu précedemment, le noir, la perte d’individualité dans 
un public, ne sont pas propices à un échange, à une rencontre. 

Le spectateur est enfermé dans une salle, invisible, fondu dans 
la masse obscure de l’entité «  public  ». Il évolue dans une zone de 
confort anonyme. Personne ne voit ses réactions sur scène. 
Lorsqu’un comédien s’adresse au public, c’est à l’ensemble qu’il 
s’adresse, ou alors c’est au spectateur du rang F, place 36, parmi les 
autres. 

Mais c’est bien parce que l’on se sent protégé, intouchable, et 
inatteignable, que lorsqu’un comédien nous regarde droit dans les 
yeux et nous interroge, on se sent, tout d’un coup, comme piqué à vif, 
mal à l’aise. Comme si l’on était pris en flagrant délit de voyeurisme. 
Ou alors cela nous apparait comme une intrusion dans notre bulle 
intime. 

Lorsque le comédien est handicapé, ce rapport «non-assumé» 
du spectateur envers le comédien est dérangeant. Dans le quotidien, 
nous détournons le regard, ou nous observons du coin de l’oeil les dif-
férences. Au-delà de quelques secondes, un regard pourrait paraître 
insitant et déplacé. 



8988

VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE: UNE REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE

Osons-nous regarder le handicap au théâtre parce que nous sommes 
anonymes et invisibles? Chaque spectateur aurait-il le courage de 
regarder ce spectacle seul, et en lumière? 
C’est en cela que ce rapport peut être malsain. 

Dans le Grand Théâtre de l’Oklahama, nous découvrons une fiction et 
des personnages à travers le handicap, et non pas le handicap directe-
ment comme dans Disabled Theater. Le spectateur n’est pas dans cette 
situation déstabilisante, car les enjeux sont différents : 

 «  Jérôme Bel essaye de montrer une vérité sans artifice, nous 
essayons nous de montrer une vérité par l’artifice »1. 

Je souhaiterais revenir sur Disabled Theater, en définissant mon par-
cours face à cette pièce. 

J’ai vu la captation2 de cette pièce au début du mois d’avril 2019. 
Avant cela, j’avais fait de nombreuses recherches sur le handicap au 
théâtre, et sur les pièces de Jérôme Bel, dont j’avais vu des extraits, 
et entendu divers avis. Je n’avais pas envie de voir cette pièce et ne 
voulais pas me déplacer pour faire partie d’un public, que je consi-
dérais alors comme un groupe de voyeurs, venu à un spectacle où le 
handicap, mis en scène, crée à lui seul le divertissement.

En regardant cette captation, je me suis sentie psychologique-
ment «mise en surplomb» du comédien, et ce non-dialogue, induit 
par la représentation théâtrale, m’a conféré une position de pouvoir, 
de jury, que je partageais d'une certaine manière avec le public. Je me 
suis sentie mêlée aux réactions des spectateurs (compréhensibles, 
ou non, pour moi), alors même que j’étais derrière un écran. Il m’est 
insupportable de penser que je puisse être identifiée comme consen-
tante aux attitudes et propos de ce groupe de spectateurs, à cette sorte 
de manipulation des comédiens par le metteur en scène. 

Je ne parle pas ici de ce spectacle pour en faire une critique néga-
tive (nous avons vu plus haut ce que ce concept avait d’intéressant et 
novateur. C'est d'ailleurs la troupe du Theater Hora qui a fait appel à 

1. Madeleine Louarn, interview du 28 mars 2019. En intégralité en annexe p.19.

2. Captation enregistrée à la Schauspielhaus de Zurich, en Suisse, en mars 2014.

Jérôme Bel). Je souhaite le replacer dans la mentalité de notre société, 
qui peut être réticente à rencontrer l’Autre dans un cadre comme 
celui du théâtre. 

En gardant la volonté de Jérôme Bel, de montrer «  l’imperfection  »3, 
ne serait-il pas plus juste d’établir un véritable contact entre l’être 
«imparfait» et celui qui est face à lui? 
Ne serait-il pas plus pertinent d’organiser des rencontres, entre ceux 
qu’on laisse en marge et ceux qui ferment les yeux? 
Est ce que le spectateur ne serait pas plus touché, s’il n’y avait pas 
ce format de rencontre, ce face à face inégal qui met nombre d’entre 
nous mal à l’aise? 

3. Jérôme Bel : chorégraphe de la fragilité, Arte Journal du 7/12/2017.	



91

2. UN THÉÂTRE EXEMPLAIRE  
DANS SA CONSTRUCTION

Dans les troupes de comédiens handicapés, les pièces se montent en 
collaboration et à égalité avec le metteur en scène, dans une relation 
horizontale. 

Les metteurs en scène savent qu’ils ne peuvent pas décider à la 
place de leurs comédiens. Ces derniers ont leur mot à dire sur le choix 
de la pièce, sur le personnage qu’ils incarnent et la façon de l’inter-
préter, sur leur jeu. Si cela ne leur correspond pas, ils ne seront pas 
en mesure de le jouer. Ils ne peuvent pas « jouer » un personnage qui 
ne leur parle pas, qui ne leur ressemble pas. Il n’y a pas de faux, pas 
d’hypocrisie. Ils ne prétendent pas totalement être quelqu’un d’autre, 
puisqu’ils s’entendent et se retrouvent dans le personnage qu’ils 
incarnent. L’interprétation en est donc plus vraie et plus naturelle. 
C’est en cela que ce théâtre me parait être exemplaire. 

Dans d’autres troupes, le metteur en scène ou le chorégraphe, 
même s’il laisse libre interprétation à ses comédiens, conçoit une idée, 
établit un concept, qu’il leur fait passer, comme un mode d’emploi à 
suivre et à interpréter librement, suivant un fil qu’il a lui même tissé. 



93

3. LA RENCONTRE : 
LA PERFORMANCE DE TINO SEHGAL

En 2016, Tino Sehgal a créé au Palais de Tokyo une gigantesque oeuvre 
immatérielle1, rassemblant plus de 400 performeurs. Ces derniers 
invitent les visiteurs à expérimenter le moment présent, à travers les 
sons et leurs voix dans une salle entièrement noire, où l’un d’entre 
eux les amène, ou à vivre un parcours de vie en ayant des conversa-
tions avec des performeurs d’âges différents, etc… 

Cette dernière oeuvre, intitulée This Progress, se présente comme 
un voyage de vie en quatre étapes de quinze minutes. D’abord le 
spectateur est accosté par un performeur enfant (entre 8 et 11 ans) qui 
lui pose une question, puis cet enfant est relayé par un jeune adulte 
(entre 17 et 23 ans),  lui même relayé par un adulte, relayé enfin par un 
senior (entre 65 et 80 ans).
Chaque performeur conduit son spectateur d’un point à un autre, 
et prend contact avec lui par des questions philosophiques, intimes, 
voire violentes car très directes. En expérimentant cette oeuvre avec 
un ami, nous avons été assez vite amenés à parler de sujets sensibles, 
personnels. J’en suis ressortie chamboulée. 

1. Exposition Carte Blanche à Tino Sehgal, au Palais de Tokyo du 12/10/2016 au 18/12/2016.



9594

VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE: UNE REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE

Les performeurs de cette oeuvre, sélectionnés pour leur aisance 
verbale, et répondant à une dynamique de curiosité, ont été laissés 
libres de créer eux-mêmes cette oeuvre. 

Avant la présentation de l’oeuvre au Palais de Tokyo, ils ont eu 
quatre séances de répétition, au cours desquelles ils ont pu expéri-
menter de nouvelles approches du dialogue. 
Une des performeuses m’a confié que cette oeuvre se basait sur une 
voie d’approche «  hors norme  ». Plus vraie, plus à l’écoute. Ce dia-
logue vise à « dénuder » le spectateur en quelques phrases, et à faire 
émerger de ces courts échanges des thématiques personnelles et inci-
sives, amenant les interlocuteurs à se plonger en eux-mêmes et à se 
questionner.

Cette performance est basée sur une confiance mutuelle, et 
chaque performeur se voit conférer le statut d’Oeuvre par Tino 
Sehgal. 
Cette «oeuvre immatérielle» prend un statut très particulier dans le 
cadre de mon mémoire car elle me semble idéale.

En effet, This Progress se crée au moment présent, par et sur les per-
formeurs. Ces derniers sont autant interprètes qu’artistes, puisqu’ils 
inventent chaque jour, et pour chaque visiteur, de nouvelles ques-
tions, et créent de nouveaux échanges. Tino Sehgal laisse cette liberté 
d’expression, et le projet est donc d’une grande richesse humaine. 

Le spectateur est actif. Il ne se contente plus d’écouter ou d’ob-
server l’Autre de sa place. Dans cette oeuvre, l’échange performeur-vi-
siteur est dénué de filtre ou d’artifice. Il interroge l’un et l'autre au 
même titre. La proximité physique, dans cette performance, permet 
la réussite de ce concept. 

En somme, cette performance est une oeuvre riche et multiple. 
D’un point de vue artistique, les mouvements par groupes, plus 

ou moins lents, presque dansés, sont beaux à observer. 
D’un point de vue de la rencontre, le concept est novateur.  

Ensemble, performeurs et visiteurs créent un lien privilégié, intime, 
qui ne peut exister qu’entre ces deux personnes là, à ce moment 
précis.  

This Progress présente t-il un format plus adapté à la « confrontation », 
que recherche Jérôme Bel, entre spectateurs et comédien, par un 
contact personnel sans distance, sans frontière?



97

4. UN THÉÂTRE ENGAGÉ

LE THÉÂTRE : MIROIR DE LA SOCIÉTÉ

Le spectateur arrive au théâtre l’esprit ouvert. Il décide de prendre 
un temps pour la pièce théâtrale uniquement. Durant ce temps, ne 
serait-ce que par politesse ou par respect, il ne peut pas discuter avec 
son voisin, ni utiliser son téléphone, et doit rester assis. Il n’a pas 
«d’échappatoire». Il ne partira que si la situation lui est insupportable. 

Le spectateur peut être ému, bouleversé, choqué, violenté. Il a 
entendu un message. L’art n’aliène ni ne manipule personne. Il inter-
roge le spectateur, le renvoie à ses ambivalences, ses valeurs, ses incer-
titudes. Il joue le rôle d’un miroir social.

Le théâtre me semble donc être un endroit privilégié pour trans-
mettre des messages engagés, dénoncer ou défendre une cause. 

Le théâtre, à toute époque, se construit sur la société, sur ses moeurs, 
ses vices, ses rêves, ses absurdités. 
Il faut «rendre agréablement sur le théâtre les défauts de tout le 
monde» comme l’écrit Molière dans La Critique de l’Ecole des Femmes1. 

1. Acte I, Scène 6.



9998

VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE: UNE REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE

Tout, au théâtre, est exagéré, et accentue volontairement, ou non, 
un comportement, un défaut, une qualité, une morphologie inhabi-
tuelle. Le seul fait qu’un de ces traits soit monté en scène lui confère 
un statut particulier et favorise la prise de conscience du spectateur, 
de façon plus évidente qu’au quotidien. 

Les lectures et spectacles vus pour ce mémoire ne m’ont pas permis 
de prendre position quant au travail de Jérôme Bel. Son concept est 
extrêmement débattu dans le milieu du handicap, mais c’est aussi le 
plus accessible et le plus connu dans des milieux qui ne sont pas liés 
au handicap. C’est en cela qu’il peut aider à l’intégration du handicap  
dans le monde théâtral. 

Jérôme Bel utilise la scène pour montrer ce qui existe dehors, 
ceux et celles que nous voyons sans voir, soit parce que nous fermons 
les yeux, soit parce que, par habitude, nous ne prêtons pas attention 
à autrui. Que ce soit un SDF, un handicapé, ou une personne en dif-
ficulté, la société tend à rendre l’Autre invisible, et à le réduire à un 
statut «d’inexistant». 

Ses pièces oeuvrent comme un «aide mémoire». Elles nous rap-
pellent qu’une multitude de corps et de personnalités nous entourent, 
et que se cache, en chacune d’elles, une singularité, qui est digne d’in-
terêt.

Dans une société où la technologie dépasse parfois le social, une 
pièce montrant l’Autre, sans artifice, me semble justifiée. C’est une 
invitation à prendre le temps de regarder cet Autre. 
Dans une société auto-centrée, le théâtre est révélateur, et éclaire ce 
qu’on ne regarde pas.

Dans le cadre du handicap, le choix des textes participe également à 
la prise de conscience du spectateur.  

Dans le Grand Théâtre de l’Oklahama, certaines phrases prononcées 
par les comédiens ont retenti en moi comme une confidence du 
comédien sur sa situation, son statut et sa perception par autrui. 

La pièce n’est pas sur le handicap précisément. Il s’agit d’une 
adaptation du dernier chapitre du roman de Franz Kafka, Le Disparu 
(Amerika). On y lit des passages sur l’intégration, le jugement des 

autres, la difficulté de trouver sa place dans un monde obtus, notam-
ment à propos des juifs et des noirs. Ce texte a été choisi car, par ce 
biais, il dénonce aussi la place des handicapés dans la société, leurs 
difficultés à s’intégrer, et le sentiment de culpabilité qu’ils peuvent 
être amenés à ressentir.

« Bien sûr que tout le monde combat. Mais je me combats plus que 
les autres. Les autres hommes se combattent comme en dormant.»

Jean Claude Pouliquen

Des phrases comme celles-ci, prononcées par des personnes atteintes 
de troubles mentaux, ont un impact très fort sur moi. Tout est remis 
en question, le spectacle s’efface un peu pour faire passer un message. 

« Je chante pour des sourds, ils ne me comprennent pas. »

Christelle Podeur

Trois niveaux de lecture sont alors possibles:
Un premier niveau de lecture avec la fiction. L’histoire de la pièce.
Un deuxième niveau de lecture, où la fiction entre en résonnance avec 
nos expériences personnelles.
Puis un troisième niveau de lecture, où l’interprétation du texte se fait 
à travers le handicap. 
La phrase de Christelle Podeur me remet, moi, spectatrice, en ques-
tion. 
Est ce que je peux comprendre ce que ces comédiens essaient de me 
transmettre? Ce à quoi ils doivent faire face dans leur quotidien? La 
violence qu’ils supportent, et ce qu’ils affrontent pour progresser, 
s’imposer? 
Comment tentent-ils de se faire accepter par une société qui n’est pas 
forcément adaptée à leur façon de penser, de parler, de communi-
quer, d’interagir, et de s’exprimer. 



101100

VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE: UNE REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE

LA CRITIQUE : REFLET DES MENTALITÉS

« Nous parlerons de la critique de théâtre. Si souvent faible soit-
elle en France, si borné soit son horizon, si pauvres ses mobiles et 
si petite son instruction, elle nous intéresse toujours, l’examen des 
tendances dont elle donne en creux témoignage nous éclaire à tout 
moment sur la situation politique où nous nous trouvons. Nous 
ne la négligerons pas, elle fait partie du théâtre, lieu impur, où les 
actions sont toujours polémiques : on joue pour qui? Contre qui? 
Pour régler quel compte? Vider quelle querelle? »1

Les réactions du public et de la critique donnent une indication sur 
l’évolution de la pensée sociétale, ou des critères de jugement au XXIe 
siècle. Cependant, le théâtre reste un art élitiste. Même s’il se démo-
cratise petit à petit, cet échantillon n’est que peu représentatif. 
Dans le cadre de ce mémoire, cette frange de la population (qui n’ap-
partient pas forcément au milieu associatif, au milieu des ESAT, ou 
qui n’est pas directement concerné par un proche handicapé), nous 
indique, par ses réactions, un état des lieux de la pensée du moment 
sur la place du handicap au théâtre.

Progressivement, le fait que des comédiens handicapés entrent en  
scène, que les troupes partent en tournée, que les spectacles reçoivent 
des critiques (positives ou négatives), et que les salles soient combles à 
chaque représentation, tout cela aide à mesurer l’évolution du regard 
que la société porte sur le handicap.
Les infrastructures pour accueillir le handicap se mettent en place 
trop lentement, mais les mentalités, avec le théâtre, évoluent vers plus 
de tolérance et d’entre-aide.

1. Antoine Vitez, « L’Art du théâtre», Le Théâtre des idées, Paris, Gallimard, 1991, p.125.	



103

5. QUE DOIT-ON AU PUBLIC?

Le public intimide. La création d’une pièce est dans un entre-deux. 
D’une part, elle est le résultat d’une recherche artistique personnelle, 
ou d’un petit groupe, d’autre part, elle doit répondre aux attentes d’un 
public exigeant, aux goûts artistiques multiples.

THÉÂTRE CRÉÉ PAR TOUS, MAIS POUR QUI? 

Au théâtre, le handicap fait encore réagir. Serait-il considéré comme 
anormal qu’on mette n’importe quel interprète sur scène (handicapé 
ou non) pour qu’il effectue ce dont il a envie, ou ce dont le metteur en 
scène a envie?
Le théâtre n’est donc pas un lieu pour les interprètes, mais un lieu 
pour le public. Les interprètes sont «employés» du public. 

Se pose la question de l’accessibilité à la culture pour tous, et la parti-
cipation à celle-ci de tous les individus. 
La scène appartient-elle à quelqu’un? A qui offre t-on la possibilité de 
monter sur scène? A qui la refuse t-on? Qu’est ce qu’on y montre et 
qu’est ce qui reste invisible?



105104

VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE: UNE REMISE EN QUESTION DU THÉÂTRE CLASSIQUE

Depuis quelques années, la scène contemporaine fait scandale 
en montrant l’impensable : nudité, violence, sexe, animaux, nourri-
ture gachée. Provocation injustifiée, gratuite? 
De manière générale, le clivage privé/public s’amenuise, ce qui est 
spécifiquement dû aux réseaux sociaux, aux reality shows, à l’art 
contemporain intime etc…
Certaines démonstrations choquent. Sous prétexte d’être justifiées 
par une démarche artistique, elles atteignent le plateau. Mais seraient-
elles tolérées dans le quotidien? La nudité dans les espaces publics 
n’est pas autorisée mais apparait depuis les années 80s au théâtre. 
Le théâtre est-il pour cela plus tolérant que le réel?

Est-il obligatoire d’avoir un code strict? Ne peut-on pas faire spectacle 
de ce qui nous donne envie? Quelle est cette limite qui nous empêche 
d’imaginer pouvoir donner en représentation certaines choses, cer-
tains comportements? 
Est-ce toujours une question de morale? Car si l’envie émane des 
comédiens, pourquoi remettre en question ce choix? Pourquoi se 
sentir, en tant que spectateur, voyeur malsain? 
Est-ce un problème d’acceptation et de tolérance des minorités par la 
société? A t-on encore aujourd’hui du mal à accepter les différences et 
à les regarder en face? 
A t-on peur encore? 

L’EXEMPLE DE LA TEMPORALITÉ

Prenons l’exemple de la temporalité d’une pièce.
Le spectacle se doit d’être limité dans le temps. Le spectateur 

prévoit dans son emploi du temps la durée de la pièce. 
Quand un comédien avec des troubles cognitifs monte en scène, 

le metteur en scène s’adapte pour pallier aux imprévus. 
Si le comédien a des trous de mémoire, on crée un personnage pour le 
souffleur. Si le comédien a tendance à digresser, à se perdre dans ses 
propos, on minute son temps de parole,  et on l’interrompt à un temps 
donné. Ou alors on l’aide à revenir à son rôle.

Mais ne serait-ce pas intéressant de garder cette spontaneïté, ce 
naturel? 
Si la pièce venait à durer deux heures au lieu d’une, car un comédien 
s’est arrogé le droit à une improvisation, ou si la pièce venait à glisser  
d’une représentation à une autre en fonction de ce que les comédiens 
ressentent ou veulent exprimer? 
Cela renforcerait le caractère unique et privilégié de la représentation 
théâtrale. 
Un moment qui n’a lieu qu’entre les comédiens, et le public de ce jour 
J. Un moment «extra-ordinaire». 



107106

Après m’être immiscée dans ce monde du théâtre et du handicap, en 
m’investissant dans mon association, en lisant et regardant de nom-
breux documentaires, je me suis progressivement familiarisée avec 
le handicap sur scène. Ces corps, ces personnalités, ces différences, 
ne sont plus choquantes pour moi. Je retiens uniquement la spécifi-
cité du jeu du comédien, comme celle de n’importe quel autre acteur. 
J’apprécie ce type de jeu autant qu’un autre, car j’y ai été confrontée.

« Qu’il soit voyeur ou juste curieux, le spectateur peut regarder le 
handicap frontalement. Nous voulons casser l’image négative du 
handicap et faire comprendre que ce n’est pas une différence mais 
une singularité. »

Françoise Serres, présidente de l’association L’Autre Théâtre1

Néanmoins, pour un public non averti, le handicap sur scène peut 
paraître comme étrange, comme s’il n’avait pas sa place au théâtre.
Quelle en est la raison et quelles sont les solutions à proposer, pour 

1. L’Autre Théâtre est une association visant à promouvoir l’expression artistique de per-
sonnes en situation de handicap.



109108

qu’eux aussi, handicapés, aient un accès à l’expression sur scène 
comme tout autre individu?

Le 28 avril 2019, j’ai regardé la captation de Il Silenzio, pièce de Pippo 
Delbono. Cette pièce parle du tremblement de terre, qui, en 1968, a 
détruit la ville de Gibellina, en Sicile. 

Pippo Delbono nous entraîne dans un univers proche de celui de 
Pina Bausch, autant dans sa démarche, que par l’aspect visuel. Cette 
chorégraphe travaillait à partir de l’individualité de chacun de ses 
danseurs, sur leur ressentis, leurs faiblesses et leurs zones sensibles.  
Dans Il Silenzio, comme dans les pièces de Pina Bausch, les femmes 
portent des robes souples, colorées, et des talons, les hommes des cos-
tumes de ville. Toute la pièce se déroule sur un plateau de sable. La 
musique vivante accompagne les comédiens.
Avant que la pièce commence, Pippo Delbono entre sur scène par le 
parterre. Il se présente, et excuse son français. Il est habillé comme 
dans la vie de tous les jours, chemise blanche à manches courtes, pan-
talon tombant trop bas sur la taille, micro branché et accroché à sa 
ceinture. Comme lors d’une répétition, il tient des feuilles de texte 
à la main. Il se fait l’intermédiaire entre l’histoire de Gibellina et le 
spectateur. 

Il travaille dans cette pièce avec deux handicapés mentaux, dont 
Bobò. La pièce en elle-même semble faite pour les accueillir. L’uni-
vers du quotidien, la simplicité touchante de cette pièce accompagne 
leur entrée sur scène. Ces deux comédiens ont, comme la majorité 
des comédiens dans Il Silenzio, un rôle muet. Ils ont le même statut 
que le reste de la troupe. Ils interviennent sur scène avec un physique 
particulier, mais surtout avec une présence vibrante, des yeux pétil-
lants, un sourire doux, et des gestes tendres. 
Au sein de cette troupe, dans ce jeu, ces corps différents, qui pour-
raient surprendre, finalement ne me surprennent pas. Leur présence 
m’est même apparue comme familière et rassurante.
Les comédiens mêlent leurs compétences, leur jeu. Leurs différences 
sont des spécificités, qui touchent le public. 

J’ai ressenti une volonté d’avancer ensemble, de créer ensemble. 
Cette pièce réunit sur scène ce que la société souvent sépare, et 
gomme quelques frontières. 

Faut-il que notre société soit plus ouverte, qu'elle s'organise pour 
qu’il y ait une mixité, dès l’enfance, dans nos salles de cours, dans 
nos entreprises, dans nos transports, pour que le handicap soit appré-
hendé de façon adaptée, naturelle et sans crainte?
Faut-il créer une formation, destinée à tous, afin que la société entière 
accompagne ces personnes en difficulté? 
Pour que petit à petit un fil de compréhension puisse se tisser entre le 
non-handicap et le handicap. 
Pour que la société sache « être » avec celui qui pour l’instant reste 
« l ‘Autre ». 

Sur scène, faut-il que la société propose plus de spectacles de troupes 
professionnelles de comédiens handicapés mentaux, dans des salles 
très fréquentées, dont le public est confiant quant à la programma-
tion, ou faut-il d’abord intégrer plus de handicapés mentaux aux 
troupes existantes?

Jérôme Bel, dans sa démarche débattue, propose tout de même 
une solution pour démarrer ce processus d’intégration sur scène. 
Il dit lui-même :

«  Le seul moyen est la confrontation. Il faut pouvoir être en 
contact avec eux. Le dispositif théâtral est un moyen de provo-
quer cette rencontre, il comporte des risques, c'est sûr, dus à cet 
état d'exclusion des handicapés dans la société, à notre manque 
de connaissance sur eux. Je suis absolument convaincu qu'il faut 
donner à cette communauté une visibilité plus grande. C'est le seul 
moyen pour que les rapports avec eux soient « pacifiés ». Je dirais 
que je préfère mal montrer, que ne pas montrer du tout ».

Idéalement, il faudrait qu’un comédien handicapé soit considéré 
comme un comédien à part entière, et qu’il soit recruté au sein d’une 
troupe pour la qualité et l’intérêt de son propre jeu. 

Pour l’instant, la majorité des compagnies existantes mettent 
exclusivement en scène des comédiens sans handicap, ou bien exclu-
sivement des comédiens porteurs d’un handicap. Or une mixité sur 
scène serait un atout, et mettrait en valeur le jeu de tous les comé-
diens présents sur le plateau. 



111110

Pour moi, la scène est un espace dans lequel toute personne 
est sur un pied d’égalité. Tout individu est, quelque soit sa prove-
nance, porteur d’émotions, belles, tragiques, frustrantes, crispantes, 
émouvantes. Dans tous les cas, le spectateur ressent quelque chose, 
quelque soit son interprétation, sa réaction. 

Le théâtre peut être une façon élégante et créatrice d’intégrer ces per-
sonnes marginalisées dans notre société. 

Pour certains handicapés, la communication n’est pas simple. La 
pratique théâtrale peut aider à canaliser les émotions, les sensations 
et permettre une expression dans une autre forme de langage. On se 
rapproche en cela d’une pratique thérapeutique, d’un art-thérapie. 

En conclusion, le handicap au théâtre agit comme une loupe, grossit 
le trait. Il interroge sur le théâtre en général (sur le statut du spec-
tateur, celui du comédien et de son personnage, sur les limites du 
théâtre, et sur le rapport que la salle « classique » induit entre specta-
teur et comédien).
A ce titre, la troupe des Mines de Rien m’a appris une autre forme de 
travail, plus dans l’écoute, le ressenti, le partage, et par une création 
sur le moment présent. 

« Il faut qu’il y ait une vraie rencontre humaine et artistique entre 
les comédiens et le metteur en scène. On ne peut pas plaquer les 
choses qu’on sait faire. On est obligé de réinventer avec eux quelque 
chose de singulier. Et je pense que c’est cette idée là, de trouver 
quelque chose qui soit, à la fois soi-même, ce qu’on sait faire, et en 
même temps qui va nous renouveler, nous requestionner sur nos 
pratiques et nos manières d’envisager le théâtre. »

Sylvain Maurice1, metteur en scène

1. Sylvain Maurice travaille avec la compagnie de l’Oiseau-Mouche, troupe profession-
nelle de comédiens handicapés mentaux, basée à Roubaix.



113112

«On est entre nous... Et vous êtes entre nous aussi maintenant.»1 

1. Nicolas Philibert, La Moindre des Choses, documentaire de 1996 sur la Clinique de la 
Borde. Un patient de la clinique dira cette phrase au caméraman après avoir passé de 
longues semaines à être filmé. 



115

TABLE DES MATIÈRES



117116

TABLE DES MATIÈRES

1. VERS LA THÉÂTRALISATION DU HANDICAP

1.1. Aux origines de la représentation : la présentation

1.2. Le théâtre comme thérapie ou voix d'intégration

1.2.1. L'ESAT, structure d'intégration par l'emploi

1.2.2. Le théâtre dans les institutions psychiatriques

1.2.2.1. La Clinique de la Borde

1.2.2.2. Le centre de jour Colbert

2. LE HANDICAP MENTAL SUR LA SCÈNE  
CONTEMPORAINE

2.1. Au premier regard : un effet de réel inattendu

2.2 Modification des codes du théâtre

2.2.1. Le corps 

2.2.1.1. Vestiges d’un passé strict

2.2.1.2. La scène contemporaine : l’entrée de nouveaux 
corps

2.2.1.3. Quand le handicap apparait 

2.2.2. La parole

2.2.2.1. Personnage ou comédien?

2.2.2.2. La mémoire : la solution du souffleur?

2.2.2.3. Une place particulière au sein d’une troupe

17

27

29

31

39

49

49

54



119118

TABLE DES MATIÈRES

3. LE SPECTATEUR : UN STATUT ÉQUIVOQUE

3.1 La scène : qui choisit?

3.1.1. Exemple 1 : Disabled Theater

3.1.2. Exemple 2 : Dans la terrible jungle

3.1.3. Exemple 3 : Forbidden di Sporgersi

3.2. Comment juger?

3.2.1. La comparaison

3.2.2. Le rire

3.2.3. Qui est montré? 

4. VERS UN THÉÂTRE UTOPIQUE:  
UNE REMISE EN QUESTION DU  THÉÂTRE "CLASSIQUE"

4.1. Les limites du rapport scène/salle

4.2. Un théâtre exemplaire dans sa construction

4.3. La rencontre : La performance de Tino Sehgal

4.4. Un théâtre engagé

4.4.1. Le théâtre : miroir de la société

4.4.2. La critique: reflet des mentalités

4.5. Que doit-on au public?

4.5.1. Théâtre créé par tous, mais pour qui?

4.5.2. L’exemple de la temporalité

67

73

73

75

78

87

91

93

97

97

100

103

103

105



121

BIBLIOGRAPHIE



123122

BIBLIOGRAPHIE

OUVRAGES GÉNÉRAUX

ARTAUD Antonin, Le Théâtre et son double, Gallimard, «Folio 
Essais», 1964, 251p.

BANCEL Nicolas, Zoos humains, XIX et XXe siècles. De la Vénus 
hottentote aux reality shows, Paris, La Découverte, 2002, 477p.

BOGDAN Robert, La fabrique des monstres. Les Etats-Unis et le 
Freak Show. 1840-1940, Paris, Alma, 2013, 285p.

FOUCAULT Michel, Histoire de la folie à l’âge classique, Paris, Gal-
limard, «Tel», 1972, 583p.

PECOIL Vincent, The Freak Show, Exposer l’anormalité. Catalogue 
d’exposition, Lyon, Musée d’Art Contemporain, 6 juin au 5 aout 
2007,Paris, Presses du réel, 2007, 160p.

RANCIERE Jacques, Le maitre ignorant, cinq leçons sur l’émancipa-
tion intellectuelle, Paris, Fayard, «Essais», 1987, 234p.

TACKELS Bruno, Pippo Delbono, Ecrivains de plateau tome V. 
Besançon, Les Solitaires Intempestifs, 2009, 127p.

VITEZ Antoine, Le Théâtre des idées, Paris, Gallimard, 1991, 612p.



125124

BIBLIOGRAPHIE

COUDER  Olivier, «  Théâtre et handicap  : l’œuvre à 
construire  »,  VST - Vie sociale et traitements, 2005/4 (no  88),  
p. 30-35. 

MESMIN D’ESTIENNE Jeanne, « La Maison de Charenton du 
XVIIe au XXe siècle : construction du discours sur l’asile », Revue 
d’histoire de la protection sociale, 2008/1 (N° 1), p. 19-35. 

NIORT  Jannick,  VASQUEZ  Javier Hernández,  RODENAS  Ana 
Bofill, «  Danse et handicap intellectuel: une approche concep-
tuelle », Staps, 2010/3 (n° 89), p. 61-68. 

PERCQ Ysis, «Théâtre et handicap, délicate alchimie», La Croix, 
25 juin 2013.

SAINTE FARE GARNOT Nicolas, «L’Hôpital Général de Paris. 
Institution d’assistance, de police, ou de soins?» In: Histoire, éco-
nomie et société, 3e année, n°4, CDU SEDES, 1984, p. 535-542.

STIKER Henri-Jacques, « Approche anthropologique des images 
du handicap. Le schème du retournement », In: Alter, Volume 1, 
Issue 1, Elsevier, novembre 2007, pages 10-22.

TONEZZI José, « Le théâtre des anomalies ou la scène contami-
née », Staps, 2010/3 (n° 89), p. 69-74. 

VALADE Bernard, « Création de l’hôpital général », Encyclopæ-
dia Universalis [en ligne], http://www.universalis-edu.com/ency-
clopedie/creation-de-l-hopital-general/, [consulté le 9 avril 2019].

ARTICLES 

ASTIER Marie, « Du théâtralisé au théâtralisable : le cas du han-
dicap mental », Fabula LhT, n° 19, « Les Conditions du théâtre : le 
théâtralisable et le théâtralisé », octobre 2017.

BEL  Jérôme, «  Disabled Theater  »,  Chimères, 2013/2 (N° 80),  
p.195-199. 

BERNARD Anne-Marie, HOUDAILLE Jacques, «Les internés 
de Charenton, 1800-1854». In: Population, 49e année, n°2, Paris, 
I.N.E.D, 1994, p.500-515 .

BERTOMEU  Agnès, «  Métamorphoses ou la «  Grille des ate-
liers » à La Borde », Le sujet dans la cité, 2013/2 (N° 4), p. 144-156. 

BONTÉ  Patrick, «  Les langages singuliers du théâtre-
danse », Études théâtrales, 2010/1 (N° 47-48), p. 105-107.

BOWEN Thomas, «Du traitement des insensés dans l’Hôpital de 
Bethléem de Londres», Paris, Hachette BNF, 2018, 62p.

BRIDEWELL ROYAL HOSPITAL, BETHLEM ROYAL HOSPI-
TAL, «Recueil des mémoires sur les établissements d’humanité», 
Paris, Agasse, 1798.

COMPTE Roy, « Handicap mental et créativité : pour une esthé-
tique du regard », Empan, 2013/2 (n° 90), p. 88-97. 



127126

BIBLIOGRAPHIE

OEUVRES THÉÂTRALES ET EXPOSITIONS

BAUSCH Pina, Auf dem Gebirge hat man ein Geschrei gehört, créa-
tion 1984, vu au Théâtre du Chatelêt, Paris, Mai 2016.

BEL Jérôme, Disabled Theater, création 2012, captation de la 
représentation à la Schauspielhaus, Zurich, Mars 2014.

BEL Jérôme, Gala, création 2015, captation de la représentation 
du Festival d’Automne, Paris, 2016.

BORY Aurélien, Plexus, création 2012, vu au Cent-Quatre, Paris, 
Mars 2018.

DELBONO Pippo, Il silenzio, création 2000, captation de la repré-
sentation au Théâtre du Rond-Point, Paris, Novembre 2005.

GALLOIS Jann, Diagnostic 20.9, création 2015, vu à Chaillot, Paris, 
Février 2019.

LOUARN Madeleine, AUGUSTE Jean-François, Grand Théâtre 
d’Oklahama, création 2018, vu à La Ferme du Buisson, Noisiel, 
Février 2019.

MEUNIER Pierre, BORDAT Marguerite, Forbidden di Sporgersi, 
création 2015, vu au Théâtre des Abbesses, Paris, Février 2017.

SEHGAL Tino, Carte Blanche à Tino Sehgal, vue au Palais de 
Tokyo, Paris, exposition du 12 octobre 2016 au 18 décembre 2016.

OEUVRES CINÉMATOGRAPHIQUES

BARRÈRE Igor, La Borde, ou le droit à la folie, [Documentaire], 
INA, 1977, 63 min.

BERTUCCELLI Julie, Dernières nouvelles du cosmos, [Documen-
taire], Les Films du Poissons, 2016, 89 min. 

BOUDIN Aude-Marie, 40 ans, déjà? Seulement!, [Documen-
taire], Compagnie de l'Oiseau-Mouche, 2018, 52min.

BROWNING Tod, Freaks, Metro-Goldwyn-Mayer, 1932, 64 min. 

CAPELLE Caroline, LEY Ombeline, Dans la terrible jungle, [Docu-
mentaire], Les Acacias, 2018, 81 min.

DUCROCQ Jean-François, CHEBASSIER Éric, Un théâtre sur la 
Lune,  [Documentaire], co-production 48° Rugissants & Point du 
Jour, 2018, 55 min.

LYNCH David, Elephant Man, Brooksfilms, 1980, 118 min.

PHILIBERT Nicolas, La moindre des choses, [Documentaire], 
Serge Lalou, 1996, 104 min. 

STALENS Marion, Les Acteurs Singuliers [Documentaire], Infra-
rouge / Escazal Films, 2012, 59 min.

VON TRIER Lars, Les Idiots, Zentropa, 1998, 117 min.



129128

BIBLIOGRAPHIE

SITES WEB

Assitance Publique des hôpitaux de Paris, «Hôpital Général: 
1656-1790», consulté sur http://archives.aphp.fr/hopital-gene-
ral-1656-1790/.

Inrap, «Les infirmes étaient exclus de la société», consulté sur 
https://www.inrap.fr/magazine/Idees-recues-sur-le-Moyen-Age/ 
Sornettes/La-vie-des-personnes-handicapees-etait-abomi-
nable#.XMWevZMzYUs.

Legifrance, «Code de l’action sociale et des familles» consulté sur 
https://www.legifrance.gouv.fr.

Service Public, « Handicap: travail en établissement et service 
d’aide par le travail», consulté sur https://www.service-public.fr/
particuliers/vosdroits/F1654.

ENREGISTREMENTS RADIO ET  VIDEO

Arte Journal, «Jérôme Bel : chorégraphe de la fragilité», Arte, 7 
décembre 2017.

La Tête au carré, «L’archéologie du handicap »,  France Inter, 18 
février 2019.

Affaires sensibles, « La clinique La Borde et la psychiatrie institu-
tionnelle », France Inter, 19 mars 2019.

Vies de famille, « Le théâtre en hôpital psychiatrique », RCF, 26 
avril 2016.

Entrée Libre, «Nuit blanche 2017», France 5, 6 octobre 2017.



Achevé d'imprimer en mai 2019
à l’Ecole Supérieure des Arts Décoratifs de Paris

Caractères typographiques
Athelas (Veronika Burian, José Scaglione, 2008)

Optima (Hermann Zapf, 1958)

Papier
Olin Regular 100g




